
    

 

 

Curriculum Research 
Research Paper 

Journal homepage: https://jcr.shirazu.ac.ir/  

 

Designing a Curriculum Model for Religious Ethics Education Based 

on Mohammad Ghazali's Views 
 

Ali Mahdikhani1* , Mahboubeh Arefi2 , Esmaeil Jafari3  

1. PhD student in Curriculum planning, Department of Educational Sciences, Shahid Beheshti University, 

Tehran, Iran.  
2. Associate Professor of the Department of Educational Sciences, Shahid Beheshti University, Tehran, 

Iran.  
3. Associate Professor of the Department of Educational Sciences, Shahid Beheshti University, Tehran, 

Iran.  

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
*  Corresponding Author: E-mail¬ address: Alireza_Mahdikhani@yahoo.com 

 
COPYRIGHTS ©2025 The author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative 

Commons Attribution (CC BY-NC 4.0), which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any 

medium, as long as the Original authors and source are cited. No permission is required from the authors or the 
publisher 

Abstract 
This study was conducted with the aim of examining the views of Abū Ḥāmid al-

Ghazālī on religious moral education and presenting his explanatory curriculum 

model in this domain, including its foundations, principles, and elements, using an 

analytical-interpretive method. The findings indicate that in terms of the 

foundations of moral education, the most significant beliefs of al-Ghazālī include: 

emphasis on the inherent and divine dignity of the human being and the psychic 

and spiritual aspects of human existence; the centrality of God as the sovereign 

agent in the universe; the existence of both material and spiritual dimensions of 

the world; attention to the states that generate behavior rather than to behavior 

itself; rejection of eradicating human instincts; and a religious explanation of the 

possibility and manner of acquiring moral knowledge, the purpose of moral 

practice, the processes of moral judgment and motivation, the methods for 

acquiring moral virtues, the role of reason and will in shaping moral behavior, and 

the criterion and aim of the moderation of the faculties. Regarding the principles 

of moral education, al-Ghazālī’s descriptive principles are structured in a five-

dimensional framework: the possibility of moral education, the foundations of 

moral education, the requirements and obligations of moral education, provisions 

during moral education, and the content and essence of moral education. These are 

elaborated through eighteen educational principles that reflect his beliefs in this 

area. In terms of curriculum elements, four elements were identified for al-

Ghazālī’s system of religious moral education: objectives, content, teaching 

methods, and logic and rationale. This is formulated as a subject-centered 

curriculum with a conceptual model aimed at refining and purifying twenty-six 

moral virtues and nineteen moral vices in the learners. 

 

ARTICLE INFO 

 

 

 

 
Received: 2024/04/02 

Revised: 2024/07/03  

Accepted: 2024/07/21 

 

 

 

 

 

 

Keywords: 
muḥammad al-Ghazālī, 

curriculum, moral education, 

curriculum elements, 

foundations and principles of 

education. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 

Citation: Mahdikhani, A., Arefi, M., & Jafari, E. (2025). Designing a Curriculum Model for Religious Ethics 

Education Based on Mohammad Ghazali's Views. Journal of Curriculum Research Vol.14, No.2, Ser 28.  

1-30. DOI: https://doi.org/10.22099/jcr.2025.7992 
 

 

 

 

Curriculum research: Vol.14, No.2, 2025, Ser 28: 1-30 

https://orcid.org/0009-0006-7831-0270
https://orcid.org/0000-0003-2750-245X
https://orcid.org/0000-0003-3950-8795


 1-30. 1403و زمستان  زیی، پا28 یاپی، شماره دوم، پچهاردهم دورهمقاله پژوهشی، 

 

Extended Abstract 

Introduction 
The curriculum is one of the key components 

of any educational system, and religious and 

moral education is one of the most important 

aspects of these programs. In order to base 

Iran's educational system on divine-Islamic 

worldview and its specific definition of 

desirable and balanced human being, it is 

necessary that the type of moral orientation 

(religious or non-religious) as well as the 

components used in designing moral 

education curriculum models, are 

completely in line with the original religious 

criteria and provide the goals of this 

intellectual system. 

Research questions: What are the 

anthropological foundations of religious 

ethics education curriculum from Ghazali's 

point of view? 
1. What are the foundations of 

theology of religious ethics 

education curriculum from 

Ghazali's point of view? 
2. What are the ontological 

foundations of religious ethics 

education curriculum from 

Ghazali's point of view? 
3. What are the psychological 

foundations of religious ethics 

education curriculum from 

Ghazali's point of view? 

4. What are the value-based 

foundations of religious ethics 

education curriculum from 

Ghazali's point of view? 

5. What are the epistemological 

foundations of religious ethics 

education curriculum from 

Ghazali's point of view? 

6. What are the principles of religious 

ethics education curriculum from 

Ghazali's point of view? 

7. What are the elements of the 

curriculum model of religious ethics 

education from Ghazali's point of 

view? 

 

Methods 
In terms of research paradigm and 

philosophy, the current study is among 

interpretative studies, in terms of purpose, it 

is an applied method, and in terms of the 

nature of the data, it is considered a 

qualitative research. In terms of methods of 

conducting qualitative research, in this 

study, the thematic analysis method has been 

used, because the identification, analysis and 

interpretation of the underlying and main 

themes and categories in Ghazali's 

descriptive texts in the field of moral 

education have been sought. Therefore, it 

can be stated that the current research 

method is analytical-interpretive. Thematic 

analysis conducted in this study is based on 

the Atride-Sterling (2001) method. 

 

Results 
The obtained results indicate that in the field 

of religious ethics curriculum foundations, 

Ghazali has a two-dimensional view in the 

field of anthropology, with a special 

emphasis on the inherent and divine dignity 

of man as well as the sensual and spiritual 

aspects of his existence. In the topic of 

theology, Ghazali considers God as the 

center and axis of the universe and 

introduces the tendency of people toward 

theology as a natural thing based on divine 

nature, which enables them to know the 

divine nature, divine attributes, and divine 

actions. In the field of ontology, Ghazali 

introduces the world as having two 

dimensions: the material world and the 

kingdom world. He believes that human 

effort and life are necessary in both these 

worlds. In relation to psychological 

foundations, Ghazali's explanation is about 

the role of reason and will in shaping the 

moral behavior of the individual, how to 

gain moral knowledge, how to judge 

morally, the goal of moral education, how to 

motivate morally, and the criterion for 

moderation of forces as well as the goal for 

moderation of forces. In the context of the 

foundations of valuation, Ghazali 

emphasizes the conditions that create 

behavior instead of behavior itself, opposing 

the eradication of instincts from human 

existence as the root of moral virtues and 

vices in humans, as well as emphasizing 

harmony and balance between the three 

forces of the soul as the main and final 

beauty. Finally, in the epistemological field, 

he discusses the possibility of acquiring 

Designing a Curriculum Model for Religious Ethics Education Based on Mohammad Ghazali's Views / Mahdikhani & et al. 



Curriculum research: Vol.14, No.2, 2025, Ser 28: 1-30 

 

knowledge in ethics and the degree of appeal 

and emphasis on reason and revelation in 

distinguishing the goodness and badness of 

actions mentioned by Ghazali. Regarding 

the principles of religious moral education 

curriculum, Ghazali's explanatory principles 

have a five-faceted structure, which includes 

the possibility of moral education, bases of 

moral education, requirements and 

necessities of moral education, preparations 

during education, and the content and 

substance of moral education, which explain 

Ghazali's beliefs in this field through 18 

principles of education. In the context of 

religious ethics education curriculum 

elements for Ghazali's educational system, 

four elements—goal, content, teaching 

methods, and logic—were counted; these are 

in the form of a subject-oriented curriculum 

and a conceptual model. They try to cultivate 

26 moral virtues and 19 moral vices in 

students. The highlighted changes include 

grammatical adjustments for clarity and flow 

while maintaining your original intent. 
 

Discussion and Conclusions 
This curriculum model is organized in such 

a way that in each of its components and 

elements, we can trace Ghazali's God-

centered and religious thought, his insistence 

on the originality of the soul in the structure 

of existence and the ultimate goal of life, 

which is the attainment of happiness. This is 

clear evidence of the foundation of Ghazali's 

moral system based on religion and holy 

command and can be helpful and cited by the 

practitioners of those educational systems 

who seek to apply and present a religious 

model in the moral and religious education 

of their students. 

 

    Keywords: Curriculum, Moral 

Education, Foundations and Principles of 

Education, Curriculum Elements, 

Mohammad Ghazali. 



 1-30. 1403و زمستان  زیی، پا28 یاپی، شماره دوم، پچهاردهم دورهمقاله پژوهشی، 

 

 

درسی تربیت اخلاقِ دینی بر اساس دیدگاههای محمد غزالی برنامهطراحی الگوی    
 

  3اسماعیل جعفری، *2محبوبه عارفی،  1علی مهدیخانی
 .شناسی، دانشگاه شهید بهشتی، تهران، ایرانریزی درسی، گروه علوم تربیتی، دانشکده علوم تربیتی و رواندانشجوی دکترای برنامه. 1

 .شناسی، دانشگاه شهید بهشتی، تهران، ایرانتربیتی، دانشکده علوم تربیتی و روان. دانشیار گروه علوم 2

 .شناسی، دانشگاه شهید بهشتی، تهران، ایران. دانشیار گروه علوم تربیتی، دانشکده علوم تربیتی و روان3
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 Alireza_Mahdikhani@yahoo.com :نویسنده مسئول. *

 
COPYRIGHTS ©2025 The author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative 

Commons Attribution (CC BY-NC 4.0), which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any 

medium, as long as the Original authors and source are cited. No permission is required from the authors or the 
publisher 

 

 

 

 

 های برنامه درسیپژوهش

Journal homepage: https://jcr.shirazu.ac.ir/ 

 

 

 چکیده
 یدرس برنامه یالگو و ارائه ،ینیاخلاقِ د تیترب نهیدر زم یآراء ابوحامدغزال یپژوهش با هدف بررس نیا

 جیانجام شده است. نتا «یریتفس-یلیتحل»اصول و عناصر، به روش  ،یمشتمل بر مبان نه،یزم نیاو در ا ینییتب

 زیو ن« انسان یو اله یذات کرامت»بر  دیتأک ،یاخلاق تیترب یاز آن است که در بخش مبان یحاصله حاک

 یعالَمِ هست ی، برخوردار«بودن خداوند در جهان شاءیحور و فَعّالِ مام»، «وجودِ او یِو روحان ینفسان جنبه»

 یکنشهیمخالفت با ر»، «خودِ رفتار یجارفتار به جادکنندهیتوجه بر احوالاتِ ا»، «دو بعُدِ ماده و ملکوت»از 

 ،«یاخلاق ورز تیغا» ،«یامکان و نحوه کسبِ معرفتِ اخلاق» یِ نید نِییتب زیو ن «یاز وجودِ آدم زیغرا

 یِدهنقش عقل و اراده در شکل» ،«یکسب فضائل اخلاق یهاروش» ،«یاخلاق زشیقضاوت و انگ یچگونگ»

. دهندیم لیرا تشک نهیزم نیدر ا یغزال یباورها نیتر، مهم«ملاک و هدفِ اعتدال قوا»و  «یآدم یِرفتارِ اخلاق

برخوردار هستند که شامل  «یوجهپنج»ساختار  کیاز  یغزال یِحیاصول تشر ،یاخلاق تیاصول ترب نهیدر زم

 نیح داتیتمه» ،«یاخلاق تیترب یهاستهیالزامات و با» ،«یاخلاق تیترب یهاهیپا» ،«یاخلاق تیامکانِ ترب»

 یو یباورها ،«یتیهجده اصل ترب» واسطهکه به باشندیم «یاخلاق تیترب یمحتوا و فحوا»و  «یاخلاق تیترب

چهار  ،یغزال یِنیاخلاق د تینظام ترب یبرا ،یعناصر برنامه درس نهی. در زمکنندیم حیرا تشر نهیزم نیدر ا

 یِ برنامه درس کیاحصا شد که در قالب  «ییمنطق و چرا»و  «سیتدر یهاروش»، «محتوا»، «هدف»عنصرِ 

نوزده »و  «یاخلاق لتیفض وششستیب» بیو تهذ هیاقدام به تزک ،«یمفهوم» یی، و الگو«موضوعمحور»

 .کنندیم انیدر مترب «یاخلاق لتیرذ

مجله ی. محمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح(. 1403) ، ا.جعفریم.، عارفی، ع.، ، مهدیخانی استناد:

 .1403و زمستان  زیی، پا28 یاپیچهاردهم، شماره دوم، پ دوره. رانیا یمطالعات برنامه درس انجمن «یبرنامه درس یهاپژوهش» یپژوهش یعلم

1-30. 
 DOI: https://doi.org/10.22099/jcr.2025.7992 

 

 
 

 
 
 

 اطلاعات مقاله

 

 

 

 

 14/01/1403تاریخ دریافت: 

 13/04/1403تاریخ بازنگری: 

 31/04/1402تاریخ پذیرش: 

 

 

 

 

 

 

 های کلیدی:واژه

 تیترب ،یدرس برنامه ،یمحمد غزال

و  یمبان ،یدرس عناصر برنامه ،یاخلاق

 .تیو ترب میاصول تعل

 
 

 
 

https://orcid.org/0009-0006-7831-0270
https://orcid.org/0000-0003-2750-245X
https://orcid.org/0000-0003-3950-8795
https://doi.org/10.22099/jcr.2025.7992


 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               6

 

 مقدمه
انتقالِ دانش ساز، تنها عنوان نهادهای تربیتی و فرهنگها بهگیری نظامات آموزشی مدرن در عصر حاضر، این نظامبا شکل

ها مطرح نیز در آن« وَجه هنجاری و ارزشی»کنند و توجه به آموزان را رسالت خویش قلمداد نمیو معلومات به دانش

ای پرورش دهند که توانایی آن گونهرود که فراگیرانِ تحت آموزشِ خویش را بهکه از مدارس انتظار مینحویاست، به

بینی قابل دفاع، درست را از نادرست، و هنجار را از ناهنجارِ اخلاقی تشخیص جهانرا داشته باشند که بر اساسِ یک 

مدارس را تربیت نسلِ نو بدانیم و جامعیتِ  که وظیفه(. به روی دیگر سخن، درصورتیKooshi et al., 2020دهند )

نهادِ تعلیم و تربیت فراتر از توزیعِ اصطلاح تربیت را بپذیریم که فراتر از توجه به توسعه علمی فراگیران است، کارکردِ 

عنوان یکی از اهداف اصلی و پایدار نیز به« تربیت اعتقادی و اخلاقی»شود که دانش خواهد بود و همین امر موجب می

دهی به اعتقادات و مبانی فکری، ها و نیز شکلکه آموزشِ اخلاقیات و ارزشنحویدر نظامات آموزشی مطرح باشد. به

بایست توانند و نمیشود و مدارس نمیهای آموزشی و تربیتی تلقی مییک مسئولیت مهم و سنگین برای نظامعنوان به

ها و نیازهای ها و باورهایِ اخلاقی و اعتقادی، کششتفاوت و منفعل باشند زیرا ارزشدر برابر این مقولات بی

 (.Kristjansson, 2016کنند )ت آنان را اصلاح میها و تمایلاآموزان را در جهتِ صحیح هدایت کرده و خواستهدانش

ای جامع برای زندگیِ حلِ عملی و برنامههای تربیت اخلاقی و اعتقادی، ارائه راهبر این اساااس، یکی از ضاارورت

خواهد در دنیای امروز، یک زیسااتِ اخلاقی و اعتقادی داشااته باشااد، سااالمِ پیش رویِ فراگیران اساات. نساالی که می

با آن درآمیزد ت از آموزشبایساااامی ته و  ند داشااا ندگیِ عملی و عینی او پیو با ز که  باشااااد  هایی برخوردار 

(Soleymannezhad, 2018.)  یکی از «نهادهای رسااامی»لذا باید توجه داشااات که تربیت اخلاقی و اعتقادی، از راه ،

جانبه، تمامیِ ابعادِ جسمانی، عقلانی، هشکلی هم های تعلیم و تربیت است که بهترین و شاید از هدفمندترین بخشمهم

دهد. چراکه این نهاد، به مدت دوازده عاطفی و معنویِ فراگیران را برای تربیتِ یک انسااانِ مطلو ، تحت تأریر قرار می

سااازد و به انتقالِ مبانی صااورتِ دوسااویه و رو در رو، ارتباطی نزدیک و زنده با مخاطبانِ خویش برقرار میسااال، به

های اخلاقیِ موردنظر خویش می-یفکر جار قادی و هن مات از این (.Keshavarz, 2008پردازد )اعت ظا یان ن رو، متول

مدار، وظیفه دارند که با تدوین ساااختن شاارایل مطلو  برای پرورشِ نساالی باایمان و اخلاقمنظور محققآموزشاای، به

دانش آموزان و تربیتِ فطرت خداجوی و  ادهای نهفتهجانبه، امکانِ شکوفاکردن استعددرسی صحیح و همه یک برنامه

 سوی کمالِ مطلو  و رشد اخلاقی را فراهم آورند.هدایت آنان به

و نظامِ فکری منسااجم و  اخذِ نظریه»ترین گام، ای، مهمدرساای بدیهی اساات که در راسااتای تدوین چنین برنامه

سب با رویکرد سیمتنا سیا ست. ازآنجایی« ر جامعهعقیدتی حاکم ب-های کلان نظام  سیا سیا ساختار  عقیدتی -که در 

همسااو با چنین نظامی در  حاکم بر کشااور ایران، یک نظامِ دینی با رویکردهای مذهبی اسااتقرار دارد، برگرفتنِ نظریه

صل های اخلاقیِ غیردینی و سکولار و نتایج و غایات حایابد. چراکه با وجود نظریهاخلاق، اهمیت مضاعفی می حوزه

اجتنا  اخلاق، برای چنین ساااختاری ضاارورتی غیرقابل های دینیِ اصاایل و خالص در حوزهها، توجه به رویکرداز آن

 آید.بشمار می

ها و جوامعِ دینی و غیردینی، ممکن اساات با توجه به نوع نگاهِ توان اظهار داشاات که فرهنگدر این خصااوم می

تشااخیصِ فضااائل و »و « مفاهیمِ اخلاقی»های متفاوتی از ، فهم«دی انسااانابعادِ وجو»و نیز « هدفِ زندگی»خویش به 

شند و به« رذائل شته با ضائل و ترکِ رذائل و نیز عمل بر وفقِ قواعد اخلاقی را ی آنرغم آنکه همهدا ستگی به ف ها آرا

ای را برای خود قی ویژهالذکر، نظامات اخلافوق آورند، بر اساااس دو مفلفهناپذیر بشاامار میامری مسُاالّم و خدشااه



  7           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

 کنند.ساماندهی می

شود، لذا رسالتِ و فراتر از زندگی دنیوی در نظر گرفته می« ماوراء طبیعی»در نگاهِ دینی، هدف زندگیِ انسان، امری 

 کرانهکردنِ او به وجودِ مطلقی است که بر  کردن و شبیهتنگ زندگی دنیوی و جاودانه بردن انسان از دایرهاخلاق، بیرون

ضایی، ازآنجایی ست. در چنین ف سته ا ش ستیِ طبیعی و ماوراء»و « جهانِ دوبُعدی» کهازل و ابد ن ، جولانگاهِ «الطبیعیه

سان است  سان، متشکل از دو ساحتِ  -حرکتِ ان سته می« روح»و « جسم»به دلیل آنکه وجودِ ان ، عقلِ مادی -شوددان

« وحی»د زندگیِ دوبعدی را فهم کند، لذا در بساایاری از موارد دساات به دامن های خو  و بتواند قاعدهتنهایی نمیبه

، فرآیندِ فهمِ اخلاقیاتِ -ی عقلانیت و درک او هسااتندهایی بیرون از دایرهکه حجت-شااود و با کمک پیامبران الهی می

اساتوار اساتن نخسات  توان گفت که اخلاق دینی بر ساه اصال کند. بر این اسااس میجزئی در زندگی را تکمیل می

گیری از وحی و دین برخورداری از هدفی فراطبیعی و رسااالتی برتر از زندگیِ دنیوی برای حیاتِ انسااان، دوم  کمک

سوم  اتکا به اموری از قبیلِ تنهایی از فهم آنبرای فهمِ کثیری از اخلاقیات جزئی که عقل به ست، و  باور به »ها عاجز ا

 (.Mohammadi & Mansouri, 2017های اخلاقی )امنِ اجرا و تحقق ارزشعنوان ضبه« معاد»و « خدا

صل را به سه ا سکولار این  سوی دیگر اما، اخلاق  سیر میگونهدر  کند. از منظر این نگاه، هدفِ نظام ای متفاوت تف

ت، به همین سبب است  زیرا رسالتی برتر از زندگیِ دنیوی برای اخلاق مطرح نیس« زیست این جهانیِ انسان»اخلاقی، 

شود گونه نیازی به دستگیریِ وحی احساس نمیهای اخلاقیِ جزئی نیز هیچهای اخلاقی و تشخیص رفتاردر فهمِ قاعده

شر»و  شمار می« خودبنیاد»در فرآیندِ فهمِ اخلاقیات، « عقلِ ب ضمانت اجرایی برای تحقق ارزشب های آید. در این نگاه، 

شند اخلاق را تعیُّن می که حدودِ عمل آدمی در حوزه شوندقرار داده می« ن و قانونوجدا»اخلاقی، افزون بر عقل،  بخ

 )همان(.

نظر در آراسااتگیِ آدمیان به شااود که نظامات اخلاقی دینی و سااکولار، علیرغم اشااتراکبر آنچه رفت، مشاااهده می

متفاوتی را برای نظام « های اجراییضمانت ها واهداف، روش»فضائل و ترکِ رذائل و نیز عمل بر وفقِ قواعد اخلاقی، 

شریح می شهکنند. تفاوتی که به نظر میاخلاقیِ متبوع خویش ت صلی آن در دو مقوله رسد ری باور/عدم باورِ به وجودِ » ا

این  است که با برگزیدن هر یک از« ساحتی یا دو ساحتی بودنِ وجود انسان اعتقاد به تک»و نیز « ماوراء برای این عالَم

 شود.ها نیز شکل گرفته و تبیین میها، نظام اخلاقیِ خامِّ آندوگانه

سبب آنکه در منظومه شرایطی به  ساحتی »و نیز اعتقاد به « باورِ به ماوراء برای این عالَم»ی تفکرِ دینی در چنین  دو 

، از اُمَّهاتِ باورهای دینی بشمار «خرویباور به معاد و حیاتِ ا»تبعِ این دو امر، ، و به«بودنِ وجود انسان )جسم و روح(

آیند، ضرورت دارد که در تشریح، مبانی، اصول، اهداف و محتوای اخلاقی و اعتقادی نظام تعلیم و تربیت جمهوری می

 الذکر، همواره مَطمح نظر قرار گیرد.فوق اسلامی ایران، توجه به سه مفلفه

بدان توجه کرد، این است که برخی از نظامات اخلاقی که توسل  بایستبعدی که می با درک چنین ضرورتی، نکته

گذارانی معتقد به اصول دینی، معرفی و اند، علیرغم اینکه توسل بنیانمدار ارائه شدهدار و دینبعضی از اندیشمندانِ دین

شه در نظامات و منظومهشده بنا نهاده صل، هیچاند، در بُنِ خود، ری صلی نه توجهی به مفلفهگوهایی دارند که در ا های ا

شدهای، با اینکه فیهای اخلاقیدیانت ندارند، فلذا چنین نظام سلمان ارائه  شمند م سل یک اندی اند، به جهت المثل تو

سه مفلفه ستند  آنکه عاری از توجه به  شاره ه های سازی در زمینهکه کانونِ نگاهِ دینی و محورِ هر نوع نظام-صدرالا

 قرار گرفته و مورد استناد واقع شوند.« دینی»ی نظامات اخلاقیِ توانند در زمره، نمی-دیانت هستند گوناگون حوزه

فیلسوف یونانی اشاره کرد که « ارسطو»توان به تأریرپذیری اندیشمندان مسلمان از آرار اخلاقی در این خصوم می



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               8

 

ندیشاااه»و « الطبیعتماوراء»محوریتِ  باوری و معاد ا از نظرگاهِ او غایب بوده اسااات و نظام اخلاقیِ  ، بتمامه«خدا

نوعی توسل های بعد، بهتوجه به این اصول بنیادینِ دینی، ارائه شده است. مکتبی که در سدهشده توسل وی، بیمعرفی

شااده و علیرغم اینکه با ظاهری دینی ارائه شااده اساات، ولیکن در بطن خود، « بازتولید»برخی اندیشاامندانِ مساالمان 

 است. های اصلیِ نگاهِ دینی نداشتهگونه توجهی به مفلفههیچ

ستا، می شمندانی همچون در این را سکویه رازی»توان به آرار اندی تهذیب الأخلاق و تطهیر »صاحب کتا  « ابن م

سیخواجه»، «الأعراق صیرالدین طو صری»صاحب کتا  « ن سن عامری»، «اخلاق نا سعاده و »صاحب کتا  « ابوالح ال

سعا شان « اخلاق جلالی»صاحب کتا ِ « جلال دَوانی»و « دالإ شاره کرد که جملگیِ ای  دار بودن و داعیهرغم دینبه-ا

شتن صول اخلاقِ یونانی و بر پایهکُتبِ اخلاق -دین دا شتهگزاره ی خویش را بر مبنای ا اند. تحریر درآورده های آن به ر

اند، ولیکن مبنای فکری آنان، دار ارائه کردهخلاقی برای مسااالمانانِ دینظاهر یک نظامِ ابدین معنا که علیرغم اینکه به

 کلی بیگانه است.خداباوری و معاد، به ریشه در اخلاق یونانی )ارسطویی( داشته که با مقوله

درک و  اند بااند که ساااعی کردهویژه دین اسااالام، عالمانی نیز بودهدین به با این حال در میان اندیشااامندان حوزه    

شه ستِ اندی شریح مفلفه شناخت در شته و تأمین هایی بپردازند که بتمامهدینی، به ت کننده اهداف رنگ و بوی دینی دا

شند. نمونه غاییِ نظام فکریِ دینی در حوزه شمندان و عالمان،  اخلاق با شهیرِ 1«محمد غزالی»بارز این اندی شمندِ  ، اندی

ست که  سلام پایهایرانیِ قرن پنجم هجری ا صول دینِ ا ساس مبانی و ا شد تا نظامی اخلاقی، بر ا ریزی کند که بر آن 

 را بر آن نهاد.« اخلاق دینی»حق بتوان نامِ به

ی فکری جهان اسالام )تفکرات فلسافی، فقهی و عرفانی(، ساعی کرد تا گانههای ساهوی با مبنا قرار دادن مشَار 

سه نحلهمفلفه صلیِ این  ساعیِ او، ارائه یک نظام اخلاقیِ یدر اِمتزاج با فکری را  های ا صل م کدیگر ارائه کند که ماح

است که در هر  کاملاً دینی، بر اساس معیارهای اصلی و اصیل دیانت بوده است. او از معدود اندیشمندان جهان اسلام

ی غورِ عمیق و واسطهو به دهورزی و ممُارست کر، اندیشه«عرفان»و « شعری(ا-فه )عقل کلامیفلس»، «فقه»ی سه حیطه

سیم نظام اخلاقیدر این حوزه محققانه شده که محصها، نائل به تر شمولیتِ حوزهای  سهولِ امتزاج و  ی فوق گانههای 

 است.

حِ مبانی و اصااولِ لذا پس از توجه به دینی یا سااکولار بودنِ نظام اخلاقیِ برگرفته برای مبنا قرار دادنج جهت تشااری

های اخلاقی )فضائل و رذائل( از حیث دینی توجه و تعریف مفلفه»آموزشی، دقت در  درسیِ تربیت اخلاقیِ نظام برنامه

بایست موردتوجه ، می«هابرگرفتنِ منبع و مرجعی مورق و جامع جهت استخراج این مفلفه»و نیز « هایا غیردینی بودن آن

ست فی شی مورد هایی درالمثل ارزشقرار گیرد. زیرا ممکن ا ستناد قرار گیرند که از آن جهت  یک نظام آموز تأکید و ا

ای نیز با نظام اخلاقیِ دینی ها نتوان نهاد، ولیکن تناسب و همراهیگونه عیبی بر آنکه جزو اصول اخلاقی هستند، هیچ

 نداشته باشند.

چه رفت، این جاییگونه میبر آن که ازآن عتوان اظهار کرد  ظام حاکم بر جام ظام دینی بوده و هکه ن ی ایران، یک ن

مبانی »ی نخست مدعای پیروی و اجرای اصول دینی در تمامی شئون فردی و اجتماعی را دارد، لازم است که در وهله

ی دوم، اجزا و عناصر های دینی )و نه غیردینی( باشد و در وهلههاخلاق، منطبق با آموز نظام تربیتی آن در حوزه« نظری

                                              
ترین شود، متکلم، فقیه ایرانی و یکی از بزرگمیشناخته « محمد غزالی»که امروزه با نام « الدین الطوسیالاسلام زینحجت»، ملقب به «ابو حامد محمد بن محمد الغزالی الشافعی. »1

وپنج سال زندگی گهربار و تألیف حدود های خراسانِ ایران متولد شده و پس از پنجاههجری قمری در شهر توس از بخش 4۵0ی پنجم هجری است که در سال مردان تصوف سده

 ,Zarrinkoobجا نیز به خاک سپرده شد )جری قمری در همان شهر توس، دار فانی را وداع گفت و در همانه ۵0۵الثانی سال کتا  و رساله، در چهاردهم جمادی« هفتاد و دو»

2021.) 



  9           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

صلیِ نگاهِ دینی تبیین شود. امری که در این پژوهش پیبیتی نیز با درنظرداشتِ مفلفهاین نظام تر جویی شده و به های ا

عنوان اخلاق، به ها در آرار و تقریرات محمد غزالی، تلاش شده تا نظام تربیتیِ وی در حوزهشرطجهت تحقق این پیش

سلام و مفلفهنظامی که هم از حیث مبانی نظری و هم از جهت توجه به  ساس تعالیم دین ا شی، بر ا های فرهنگی و بین

ریزان و طراحان نظام درسی احصا و ارائه شود تا برنامه و جریانات آن تبیین شده، در قالب یک برنامه اقتضائات جامعه

 های دینی، یاری رساند.های درسی و محتوای آموزشی بر اساس مفلفهآموزشی را جهت ساماندهی برنامه

درسی  برنامه» زمینه های صورت گرفته دررورت انجام چنین پژوهشی از آن روست که بررسی و تحلیل پژوهشض

گونه پژوهشِ مساااتقل و جامعی در حاکی از آن اسااات که هیچ« اخلاقی محمد غزالی-آراء تربیتی»و « تربیت اخلاقی

صورت نگرفته، و « ساس نظریات اخلاقی غزالیدرسی تربیت اخلاق دینی بر ا الگویِ برنامه»خصوم احصاء و ارائه 

 اخلاقِ دینی، کاملاً مشخص و مشهود است. ویژه در زمینهخلأ چنین پژوهشی به

ته پیرامون مروری بر پژوهش های پژوهش ، ازجمله«درسااای تربیت اخلاقی الگوهای برنامه»های صاااورت گرف

(Kooshi et al., 2020( ،)Nikoomanesh et al., 2020 ،)(Shahryari & Noroozi, 2020( ،)Hasani & Baniasadi, 

2019( ،)Khalilkhani & Rahimi, 2019( ،)Gandomkaar et al., 2019( ،)Abbasi, Maleki, & Beheshti, 2019 و )

(Shahryari, Noroozi, & Meshkat, 2018 )ن جمله قرآها یا بر اساس متون دینی )مِنمبُیّن آن است که این الگوسازی

رف بر جنبه های فقهیِ اخلاق و عدم توجه به اخلاقِ عقلی و عرفانی( صاااورت کریم و یا تفاسااایر آن، با تأکید صاااِ

ساتید دانشگاههای داخل کشور ترسیم شدهگرفته ساس دیدگاههای اندیشمندان غربی و یا ا اند و پژوهش اند، و یا بر ا

ستقلی که اقدام به ارائه الگوی تربیت اخلاق دینی ب شد،  های فقهی، عقلی و عرفانی اخلاق کردها لحاظ کردنِ جنبهم با

 صورت نگرفته است.

سوی دیگر نیز، اغلب پژوهش صورت گرفته در زمینهدر   Farhadian )، از قبیلِ پژوهشِ«نظام اخلاقی غزالی» های 

& Serajzadeh, 2019( ،)Sefati, 2019( ،)Liravi & Khodamoradi 2017( ،)Hosseini, 2014( ،)Sheikhzadeh, 

2013( ،)Kavyani & Fasihi, 2012( ،)Mollazaei, 2011( ،)Jahed & Mollayosefi, 2011( ،)Movahhed, Bagheri, 

& Salahshouri, 2008( ،)Ghanei, 2008( ،)Nasrabadi, Noroozi, & Rahmanpoor, 2007( ،)Noori, 2006 و )

(Sadeghzadeh, 2008،)  های بخش»اند و یا صرفاً به آراء او با سایر اندیشمندان را داشته« ایمقایسه تطبیقی و»یا جنبه

صاااورت جامع، اقدام به ترسااایم نظام اند و پژوهش مساااتقلی که بهاخلاق پرداخته از باورهای او در زمینه« محدودی

لحاظ کردنِ هنجارهای اخلاقِ تربیت اخلاقی با  های او در زمینهاخلاقی غزالی و تبیین مبانی، اصاااول، اهداف و روش

 فقهی، عقلی و عرفانی کرده باشد، صورت نگرفته است.

شان از نوعی خلأ پژوهشی جهت تبیین و ارائه الگوی برنامهوجود چنین واقعیت درسی تربیت اخلاق دینی  هایی ن

کند که این پژوهش می بر اساااس دیدگاههای محمد غزالی، با در نظر داشااتِ هنجارهای اخلاقِ فقهی، عقلی و عرفانی

 بر آن بوده تا این خلأ را مرتفع کرده و نسبت به ارائه آن اقدام کند.

درساای تربیت اخلاق دینی بر اساااس دیدگاههای  طراحی الگوی برنامه»این پژوهش « هدف کلی»بر این اساااس، 

نظر گرفته شااده اساات که  نیز برای این پژوهش در« هدف جزئی»باشااد. در راسااتای هدف کلی، دو می« محمد غزالی

، و «درساای تربیت اخلاق دینی بر اساااس دیدگاههای محمد غزالی شااناسااایی مبانی و اصااول برنامه»اند ازن عبارت

 «.شناسایی عناصر برنامه درسی تربیت اخلاق دینی بر اساس دیدگاههای محمد غزالی»

شده،  ساس اهداف مقرر  ست از  این پژوهش عبارت« سفالِ کلی»بر ا صر الگوی برنامه»اینکه ا صول و عنا  مبانی، ا



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               10

 

ست؟ ساس دیدگاههای محمد غزالی چی سی تربیت اخلاق دینی بر ا شرح ذیل « سفالات جزئی»، «در پژوهش نیز به 

 باشندنمی

 اخلاق دینی از منظر غزالی چیست؟ شناسی برنامه درسی تربیتمبانی انسان

 از منظر غزالی چیست؟مبانی خداشناسی برنامه درسی تربیت اخلاق دینی 

 خلاق دینی از منظر غزالی چیست؟اشناسی برنامه درسی تربیت مبانی هستی

 شناختی برنامه درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی چیست؟مبانی روان

 شناختی برنامه درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی چیست؟مبانی ارزش

 اخلاق دینی از منظر غزالی چیست؟ شناختی برنامه درسی تربیتمبانی معرفت

 اصول برنامه درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی چیست؟

 عناصر الگوی برنامه درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی چیست؟

 

 روش پژوهش
هشی ، از حیثِ هدفج، پژو«تفسیرگرایانه»های پژوهش ی پژوهش، در زمرهپژوهش جاری از نظرِ پارادایم و فلسفه

های انجام تحقیقات ها و روشآید. از حیثِ شیوهبشمار می« کیفی» ها، یک پژوهش، و از نظرِ ماهیتِ داده«کاربردی»

بهره گرفته شده است، چراکه شناسایی، تحلیل و تفسیرِ مضامین « تحلیل مضمون»جاری از روش  کیفی نیز، در پژوهش

توان می گونهجویی شده است. لذا اینتربیت اخلاقی پی زالی در زمینهو مقولات زیربنایی و اصلی در متون تقریری غ

 باشد.می« تفسیری-تحلیلی»اظهار کرد که روش پژوهش جاری، 

ضمون» سترلینگ-آتراید»شده در این پژوهش، بر مبنای روش انجام« تحلیل م ست که 2001) 1«ا صورت گرفته ا  )

شود و سپس بر اساس ای از کُلِّ مضامین موجود در متون موردمطالعه، ارائه میو شبکه طی آن، ابتدا در سه سطح، نقشه

شود. این سه شده، به تفکیک سفالات پژوهش ارائه میهای احصاها، تحلیل و تفسیرِ نهایی در خصوم دادهاین شبکه

سطح نخست  ازاند سطح عبارت ضامین فراگیر»ن  ضامین عالی دربرگیرنده« م شامل م صول حاکم بر متن به که  عنوان ا

مضامین  که دربرگیرنده« مضامین سازمان دهنده»گیرند. سطح دوم  مضامین قرار می یک کل هستند و در کانونِ شبکه

هستند که شامل کدها و « مین پایه/اصلیمضا»حاصل از ترکیب و تلخیص مضامین پایه هستند، و درنهایت، سطح سوم  

 (.Attride-Stirling, 2001) دباشننکات کلیدی موجود در متن می

ستا و به شیوهدر این را ضمون به  سترلینگ-آتراید»ی منظور انجام تحلیل م شد که در گامِ «ا شش گام عملی طی   ،

 های)کتا « ی پژوهشجامعه»موجود در صااورت که اطلاعات صااورت پذیرفت. بدین« هاآشاانایی با داده»نخساات، 

سعادتِ»و « الدیناحیاء علوم »، «میزان العمل» شد  محمد غزالی(، چندین بار موردمطالعه« کیمیای  قرار گرفتند و تلاش 

یه»در گام دوم،  ها حاصااال آید.از مفادِ آن« درکی عمیق»تا  انجام شاااد که طی آن « کدگذاری و ایجاد کدهای اول

سب )کدها(»و « هاکلیدواژه» سوم، «عبارات منا شدند. در گام  شخص  ستجوی هدفمند در جامعه پژوهش م ، جهت ج

شناخت مضامینجست» شدند و کلیهصورت گرفت و طی آن، « وجو و   کدهای گوناگون در قالب مضامین، جانمایی 

شتهداده شدند. در گ شدههای کدگذا صاء و گردآوری  ضامین، اح « پردازش و ترکیب»ام چهارم، مرتبل با هر یک از م

                                              
1. Attride-Stirling 



  11           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

ستهای بهداده شبکهد سیمایی از  شد و به  شد. در گام پنجم،  آمده انجام  ست یافته  شده د صا ضامینِ اح های شبکهم

اعتبار و »به دیدگاههای غزالی، وتحلیل قرار گرفت و با رجوع مجدد آمده مورد بررسااای و تجزیهدساااتمضاااامین به

صله موردداده« وراقت ستنباط های حا صلاحات لازم به عمل آمد )ا صورت نیاز، ا های نهایی ارزیابی قرار گرفت و در 

تنظیم و »در خصااوم مبانی، اصااول و عناصاار نظام تربیت اخلاقیِ غزالی به عمل آمد( و درنهایت، در گام شااشاام، 

تکراریِ برآمده از پاساام مربوط به ساافالات پژوهش انجام گرفت تا تصااویری منسااجم، منطقی و غیر« ویرایش نهاییِ

 ها در خصوم هر یک از سفالات ارائه شود.داده

سی و تأیید  شامل چهار ملاکِ 198۵) 1«لینکُلن و گوبا»ها نیز، از معیار ارزیابی داده« روایی و پایایی»جهت برر ( که 

شد. در ، می«یریپذقابلیت اعتماد/اطمینان»و « قابلیت انتقال»، «قابلیت تأیید»، «قابلیت اعتبار/باورپذیری» ستفاده  شد، ا با

های آماری انتخا  هدفمند نمونه»، از راهبردهایی نظیرِ «اعتبار/باورپذیری پژوهش»این راساااتا، جهت تأمین و تحققِ 

رف زمان کافی برای غور و بررساایِ متون »، «ی غزالیشاادهافزایش تعداد کتب و تقریراتِ برگزیده»، «)کتب غزالی( صااَ

بازنگریِ مُکرّرِ داده»و « هاوری دادهآها و جمعکتا  بازبینی آنها و کنمرور و  «  ها توسااال دو نفر از محققینترل و 

، «عدمِ تفسیرِ به رأیِ عبارات»، «کدگذاری دقیقِ متون»  از راه راهبردهایی همچون «تأییدپذیری»استفاده شد. دستیابی به 

صاااورت « های پژوهشمساااتندساااازی و حفی تمامی گام»و « ها در طول پژوهشگذاریداوری و ارزیابیِ مکررِ کد»

کاربرد »و « هاتوساااعه و توصااایفِ غنی از مجموعه داده»، از راهبردهایی مانند «قابلیت انتقال»پذیرفت. جهت تحققِ 

صی کدگذاریرویه صا پژوهش « پذیریِاعتماد/اطمینان»کردنِ معیار شد. و درنهایت، جهت محققبهره گرفته « های اخت

معااادل ن یی»یز کااه  پژوهش« پااایااا می اساااات، از در  ک تی»هااای  هولسااا یی  مول 2«ضاااریااب پااایااا فر  بااا 

 «PAO=2M/(n1+n2) » ،شد که در این فرمول ستفاده  شاهده«PAO»ا صد توافق م ضریب پایایی(،   به معنی در شده )

«M»ی کدگذاری،   معادل تعداد توافق در دو مرحله«n1»ی اول، و مرحله شاااده درهای کدگذاری  تعداد واحد«n2»  

صل این فرمول، عددی میانِ شده در مرحلهتعداد واحدهای کدگذاری ست. حا « یک»توافق( تا  )هیچ« صفر»ی دوم ا

(. بر این Habibi, 2021باشد، نشانگرِ پایایی بالای پژوهش خواهد بود )« 7/0»تر از باشد که اگر بزرگ)توافق کامل( می

بود که بیانگر « 9۵/0»آمده، عدد دسااتاظر پژوهش جاری در فرمول فوق، ضااریب پایایی بهاساااس، با درج مقادیر متن

 سطح بالایی از اطمینان در اعتبارِ تحلیل کیفی صورت گرفته است.

 

 های پژوهشیافته
 درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی شناختی برنامه. سؤال اول پژوهش: مبانی انسان1

ی نفسااانی و جنبه»ز و نی« کرامت ذاتی و الهیِ انسااان»به انسااان، نگاهی دوبُعدگرا با تأکید ویژه بر اساااسِ نگاه غزالی 

 شناسی غزالی است.اوست. این نگاه منشأ دو ارر و موجدِ دو پیامد در انسان« روحانی وجودِ

صبغه ست که آدمی واجدِ  شمار آمده که روح/نفسِ او، محصولِ نخستین ارر آن ا سی و مولودِ نفحهای الهی ب ی قُد

ست. نگاهی که زاینده سن به ی کرامتی ذاتی، و به وجود آورندهخلقتِ پروردگارِ عالَمیان ا ستح ی دیدگاهی مُکرّم و مُ

بایست همواره مورد احترام و پاسداری قرار گیرد. از نظرِ غزالی، پاسداری و تکریم این کرامت ذاتی انسان است که می

شود و آن عاملی حاصل می« حصولِ غایت در نظرِ گرفته شده برای حیاتِ او»و « ذیبِ نفسانیِ انسانتربیت و ته»از راه 

                                              
1. Lincoln & Guba 
2. Holsti’s coefficient of reliability 



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               12

 

است که وی را در این مسیر یاری رسانده و به هدف غایی حیات )کسب « عاملِ تربیت»سازد، که این امر را محقق می

 (.Ghazali, 2017: 29آورد )سعادت اخروی( نائل می

ست که وی بهاما دومین نتیجه صل از نگاهِ غزالی آن ا شتِ تعالیم دین مبین ی حا عنوان یک عالِم دینی، با درنظردا

سان را جنبه سلام، نفسِ ان شمار میا صیل، مانا و ماندگارِ وجودِ او ب ساس، تعلیم و تربیت آدمی را ی ا آورد و بر همین ا

و توجه به نیازهای آن تا بدان جایی « تربیت جسااام»زالی، کند. از نظر غاو قلمداد می« تربیت نفساااانی»نیز متمرکز بر 

عنوان مَرکب نفس عمل کند و یاریگر آن )نفس(، جهت پیراساااتگی و خود به ارزش و اعتبار دارد که بتواند به وظیفه

 (.Ghazali, 2017: 16-17ی رذائل اخلاقی باشد )پرهیز از در غلتیدن به ورطه

ست که وی مقولهدلالت تربیتیِ این نوع نگاهِ غ سان از حیثِ تربیت اخلاقی این ا تربیت اخلاقی را عاملی  زالی به ان

ی ، وجودِ آدمی را آماده«تهذیب نفسااانی»و « طهارت»آورد که از راه ایجاد نوعی مُترتب بر نفس/روحِ آدمی بشاامار می

ستِ متعالی پذیرش ارزش ضائل اخلاقی کرده و بدین ترتیب وی را برای زی سعادتمند در دنیا و آخرت، آماده ها و ف و 

 گرداند.و مهیا می

 درسی تربیت اخلاقِ دینی از منظر غزالی . سؤال دوم پژوهش: مبانی خداشناسی برنامه2

ها با آورد که هستی و حیاطِ جملگیِ موجودات، در ربل و نسبتِ آنبشمار می« کانون و محورِ عالَم»غزالی، خداوند را 

عالم اسااات و مابقی « حقیقی»کند. وی بر این باور اسااات که خداوند، تنها وجودِ ا و تجلّی پیدا میاو )خداوند(، معن

 (.Ghazali, 2017: 43ای از وجودِ اویند )موجودات، سایه

آنان است که ایشان را قادر « مبتنی بر سرشتِ الهی»و « امری فطری»به اعتقادِ غزالی، گرایش آدمیان به خداشناسی، 

ی حصااول این معرفت را از نائل آیند. وی شاایوه« اَفعالِ الهی»و « صاافاتِ الهی»، «ذاتِ الهی»تا به معرفتِ سااازد می

شعار میمعرفی می« شناختِ نفجسِ آدمی»ی دریچه ستیِ ذات الهی را کند و اِ دارد که آدمی با مداقه در ذاتِ خویش، ه

برد و با تَصرّف در وجودِ خویش )تن و اعضای بدن(، به ی میتعالی پشناسد، با تدبّر در صفاتِ خود، به صفات حقمی

 (.Ghazali, 2017: 44کند )چگونگی تصرفِ خداوند بر عالَمِ هستی، شناخت پیدا می

های تربیتی شود که در شیوهی چنین تشریحاتی، غزالی آنگاه مربیان تربیتی و اخلاقی را بدین امر رهنمون میبر پایه

شیِ خویش، ب را به آنان « تعالیی پدیدآمدنِ ذات حقشیوه»ی پدیدآمدنِ ذاتِ آدمی، دادنِ متربیان به نحوها توجهو آموز

را برای « قدرت الهی»انگیزِ اعضاااء و جوارحِ خویش، ها به جزئیات کثیر و حیرتدادنِ آنی تفطنواسااطهبنمایانند، به

را « کمال الهی»ها و منافعِ اطراف خویش، جایبِ حکمتدادنِ آنان در عایشاااان تصاااویرساااازی کنند، با مداقه و دقت

لطف و رحمت »های زندگیِ خویش، ها و ضرورتها در حاجتورزیِ آندادن و اندیشهبدیشان متذکر شوند، و با تأمل

 (.Ghazali, 2017: 45-46را برای آنان تداعی کنند )« خداوند

میان « اُنس و اُلفت»باورمند است و آن را موجد نوعی « و خداوندی انسان ارتباط طولی میان اراده»غزالی، به وجود 

شمار می سان و مخلوقِ خویش ب ستی و محبت، با ان ست که این دو « ذکر کثیرِ الهی»و « معرفت»آورد و بر این عقیده ا

 (.Ghazali, 2017: 55-56شود )تر میدر فزونی گراییده و افزون

 تربیت اخلاقی بر اسااااس تشاااریحات غزالی در حوزه های تربیتی در حوزهبر این اسااااس، آنچه از منظرِ دلالت

که غایت « مآنسااتِ نهایی انسااان و خداوند»و « اُنس و اُلفت»توان مورداشاااره قرار داد این اساات که خداشااناساای می

زد. فرصت و مراقبت ور« عباداتِ خویش»آید که آدمی بر ترسیماتِ غزالی در شناختِ خداوند است، زمانی حاصل می

شهوات و رذائل اخلاقی»شود که وی توفیق عبادات نیز آن زمانی برای آدمی مهیا می ضرورت از دل « علائقِ  را تا حدِّ 



  13           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

کسبِ »شسته و قدم در راهِ دست« معاصی»گسسته باشد. شیوه گسستنِ علائق شهوات و رذائل نیز آن است که آدمی از 

ضائل اخلاقی چنین کند، دلِ او فراغت و طهارت یافته و فرصت بگذارد که اگر این« سانیحصول صفاتِ نیکِ ان»و « ف

خواهد بود که ساانگ بنایِ « اُنس و محبت الهی»آید، و محصااول این وضااعیت، طاعات و عبادات برای او فراهم می

 او در دنیا و آخرت است.« فلاحِ»ی مایهو بُن« سعادت آدمی»

 درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی شناختی برنامههستی. سؤال سوم پژوهش: مبانی 3

شناسی اوست. بدین نحو که وی با قائل شدن به وجودِ شناسی غزالی، پیوستاری در امتداد خداشناسی و انسانهستی

جساام(،  تبع آن، اعتقاد به دو وجَهی بودنِ وجود انسااان )روح وخالق برای عالَمِ هسااتی و حضااور خدا در جهان، و به

)عالَمِ خلقت و شااهادت و « عالَمِ ملُک»کشِااد و آن را مشااتمل بر به تصااویر می« دو بُعد»جهان هسااتی را برخوردار از 

سات( و  سو ستِ آدمی در هر دو عالَمِ ملُک و ملکوت، معرفی می« عالَمِ ملکوت»مح ساعی و زی کند. در نگاهِ غزالی، م

داند. با این به نفع دیگری را، مجاز نمی -ویژه عالمِ مادهبه-ذاردن یکی لازم و ملزوم یکدیگر اسااات و وی هرگز فروگ

ضیات و ملزومات،  ستند که رعایت این مقت شئونی ه ست که هر یک از این دو عالم، واجد  حال، غزالی بر این باور ا

 (.Ghazali, 2017: 63بیش از رجُحان یکی بر دیگری، دارای اهمیت و اعتبار است )

ی جسمانیت و مقتضیات ماده، عالمَ واسطهسو بهمِ ماده، غزالی نگاهی دو وجهی به آن دارد. از یکدر خصوم عال

آورد و از سااوی دیگر، همین جهان را، به جهتِ خاکی را موجد آفات و مضااراتی برای طبعِ متعالی انسااان بشاامار می

سبا ِ یاریفراهم آوردنِ پاره شهای لوازم و ا سب تو صول نیکیبخش، محلی برای ک ها و ی آخرت و محملی برای ح

ی درست با عالَمِ ناسوت، در توان گفت، از منظر غزالی، درک و مواجههکند. از همین روست که میها قلمداد میخوبی

 (.Ghazali, 2017: 63-64کردنِ این دو نگاه، و ملازمت و اِمتزاجِ منطقی و معقول این آرار و عوارض است )توأمان

در « شاناختِ آفات جسام و ماده»توان به ضارورتِ های تربیتی چنین نگاهی به عالم ماده، میدلالتدر خصاوم 

های اخلاقی و ارزشی اشاره کرد. زیرا اگر جسمِ مادی انسان و عالم مادیِ پیرامون او، عوارض و مقتضیاتی قالبِ هنجار

منظرِ تربیت اخلاقیِ خویش، چنین رذائل و  کنند، شااایسااته آن اساات که انسااان، ازرا به آدمی تحمیل و عارض می

 ها، تلاش کند.های تربیتی مناسب، در احِتراز و پرهیز از آنکارگیری اصول و شیوهها را بازشناخته و با بهنابهنجاری

توان اظهار کرد که غزالی، بخش عظیمی گونه میاما در خصااوم عالم ملکوت/عالم آخرت/عالم ماوراءالطبیعه، این

ست. روژهاز پ سیم کرده ا ضیاتِ آن، تدوین و تر شت این عالَم و لوازم و مُقت ی فکری و معرفتی خویش را با درنظردا

 و نیز تأکیدِ اکید او بر مقوله (Ghazali, 2017: 71« )اصالتِ روح/نفس در ساختارِ وجودی انسان»اعتقادِ راسمِ غزالی به 

صول معرفت و لقاء الهی»و « سعادت ابدی» ستنِ وجودِ این عالَم و (، Ghazali, 2017: 45« )ح جملگی با مفروض دان

 ای از جهانِ هستی صورت پذیرفته است.در بسترِ چنین مرتبه

ر و بَعجث و اعِاده»، «فناناپذیری و ابدیتِّ روحِ انسااانیِ آدمی»بر این اساااس، غزالی  بهشاات و دوز ِ »، «ی اوحشَااج

کند و این بخش از جهان را به این عالَم راجع می« رحمتِ وارده بر انساااان روا  و عقا ، و عذا  و»و نیز « حقیقی

 (.Ghazali, 2017: 77-78کند )ترین نقش در سرنوشتِ آدمی معرفی میهستی را واجدِ اساسی

های اخلاقی و نیز دلالت تربیتی چنین نگاهی از حیث تربیت اخلاقی آن خواهد بود که آدمی، حصول تمامیِ ارزش

ها را، با در نظر داشاتِ غایاتِ مُتصاوَّر و ممکن در عالم ملکوت و جهانِ از رذائل اخلاقی و پیراساتنِ جان از آن پرهیز

فعلِ اخلاقیِ او را از افُقِ تنگ و محدودِ عالَمِ خاکی، فراتر بُرده و وی را  رسااااند و همین امر، دامنهآخرت به انجام می

 کند.انجامِ عملِ اخلاقی می قادر به« ماده تا ملکوت»ی در گستره



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               14

 

 درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی شناختی برنامه. سؤال چهارم پژوهش: مبانی روان4

طور سازد، بهاخلاق مطرح می شناختی نظامِ اخلاقی غزالی و آنچه وی از حیث روانی در حوزهدر خصوم مبانی روان

اشااااره کرد. غزالی در « دهیِ رفتار اخلاقیِ آدمینقشِ عقل و اراده در شاااکل»توان به تأکید غزالی بر ویژه و اَخص می

سان ستای نگاهِ ان سه را سم(، قوای نفسِ آدمی را به  سان )نفس و ج ساحتی بودنِ وجودِ ان شناختی خویش مبنی بر دو 

سته سانی»ی د سیم می« نباتی»و « حیوانی»، «ان صول برقراریِ  کند و مقولهتق )عمل در « عدالت و اعتدال»اخلاق را مح

وی از میانِ قوای فوق، (. Ghazali, 1999: 73-74آورد )قوه بشاامار میوتفریل( در میان این سااه حدِّ وساالِ بین افراط

زعمِ او، کند  چراکه بهتر و مفررتر ارزیابی می، مهم«بروز و ارتکا ِ فعل اخلاقی»نقشِ نفسِ انساااانی و حیوانی را در 

سانی نیز « کنترل و مدیریت فیزیکی بدن»مُتکفلِّ نفسِ حیوانی،  ست و نفسِ ان صولِ »به هنگامِ ارتکا ِ فعل اخلاقی ا ح

دارد. این سخن بدین معناست که انجامِ فعلِ  هرا بر عهد« دهی اراده جهت انجامِ فعل اخلاقیشکل»و « معارف اخلاقی

 «میل و اراده»ی بعدی، حاجتمند نوعی نیاز دارد و در وهله« شناخت از فضائل و رذایل اخلاقی»اخلاقی، ابتداً به نوعی 

دادنِ آدمی به ارتکا  یا احتراز از فضائل و رذائل اخلاقی شده(، جهت سوقگرفته بر اساس معارف ذهنی کسب)شکل

 (.Ghazali, 1999: 33-34ها اقدام کند )شود انسان به انجام یا پرهیز از آناست که موجب می

راجع « چگونگی انگیزش اخلاقی»شناختی تربیت اخلاقی، به غزالی در خصوم مبانی روان مورداشاره هدومین نکت

ستن می سه مرحله ا ست که آدمی برای انجام فعلِ اخلاقی، نیازمندِ  علم به »شود. در این خصوم غزالی بر این باور ا

کند، ولیکن ی آدمی برای ارتکا  فعلِ اخلاقی معرفی میدهرا عامل انگیزانن« اراده»وی «. عمل»و « اراده»، «امورِ اخلاقی

ست که این عامل تحت تأریر مقوله شمندان، بر این باور ا سایر اندی ست که ارتکا ِ « هوا و هوس»ای به نام برخلاف  ا

شعاع قرار میشدت تحتافعال آدمی را به از تأریر هوا  راهکارِ غزالی برای در امان ماندن(. Ghazali, 1999: 60دهد )ال

ستن از  ست که به« مدد الهی»و هوس، بهره ج سیلها ی مطمئن برای ایجادِ افتراق میانِ حرکات عقل و زعم وی، تنها و

 (.Ghazali, 1999: 61آید )هوی بشمار می

  «ملاک و هدف اعتدال قوا»شااناختی تربیت اخلاقی از منظرِ غزالی، به و اما سااومین نکته در خصااوم مبانی روان 

را  گانهقوای سه آنکه فضایل فلسفی و تحلیل فیلسوفان یونانی در زمینه رغمِشود. در این خصوم غزالی بهمربوط می

شمار می شرعّ و دلموردقبول قرار داده و اخلاق را نوعی اعتدال میان این قوا ب سبب ت ستگیِ عمیق خود آورد، ولی به  ب

دارد که اه فلساافی(، با مبنا قرار دادنِ شاارع مقدس تبیین کرده و تصااریح میبه اصااول دینی، این رویکرد و نگاه را )نگ

مندیِ آدمی از ساالامت نفسااانی و توفیق کنترل قوای نفس آن، بهره گانهساااختنِ نفس و قوای سااههدف اصاالیِ معتدل

های ی تلاشییِ کلیهاساات که غایتِ نها« لقاءالله»و « قر  الهی»، به جهت حصااولِ «پیروی از تعالیم شاارع»منظور به

شمار می سانی ب ستا، وی ملاکِ اعتدال را نیز Ghazali, 2017: 407)آید ان کند و معرفی می« شرع مقدس»(. در همین را

ست که در تعیین حدِّ اعتدال، افزون بر عقل، می مدد جست. امری که « توفیقات الهی»و « شرع»بایست از بر این باور ا

 (.Ghazali, 1999: 54)تربیتِ اخلاقی دارد  عمیق دینی او به مقولهدلالتی آشکار بر رویکرد 

 شناختی برنامه درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی. سؤال پنجم پژوهش: مبانی ارزش5

تهاولین و مهم بانیِ ارز ترین نک ید و تمرکز او بر شدر خصاااوم م تأک ظامِ اخلاقیِ غزالی،  ناختیِ ن احوالاتِ »شااا

تارهایجادکنند اسااات. غزالی در این رویکردِ خویش، توجه خود را بر اررگذاریِ اَمیال و « خودِ رفتار»جای به« ی رف

کند و بر این باور است گیری فعل اخلاقی معطوف میدر شکل -نامدمی« خُلق»ها را که وی آن-های پاکِ انسانی اراده

سو  می شأ رفتارِ آدمی مح سامان یابند، رفتارِ اخلاقیِ آدمی را نیز  ر بهشوند و اگکه این خُلقیات، من ستی و نیکی  در



  1۵           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

ست که کثیری از عالمان اخلاق مِن ست بر همین مبنا ستی خواهند کرد. در صحت و در جمله محمد غزالی، قرینِ به 

هولت و اند که افعالی در کمالِ ساااند و آن را به هیئتی راساام در نفس راجع کردهتعریف کرده« خُلق»اخلاق را جمع 

 (.Ghazali, 2017: 399شود )آسانی، بدون نیاز به فکر و اندیشه، از آن صادر می

صوم مبانیِ ارزشاما دومین نکته ست که وی، شناختیِ غزالی میای که در خ شاره کرد این ا غرائز »توان به آن ا

کنی غرائز از وجود آدمی ساس، با ریشهکند و بر این امعرفی می« ریشه و منشأ فضائل و رذائلِ اخلاقی انسان»را « آدمی

«  تأدیب و مراقب از نفس»های کرداری، با ورزد. از نظرِ غزالی، تحصااایلِ کمالاتِ اخلاقی و احتراز از کژیمخالفت می

باشد. کما اینکه وی بر این باور است که وجود پذیر است و نیازی به برکندنِ کامل این غرائز از وجود آدمی نمیامکان

ضبوطدر حدِّ کنترل -ی غرائز کلیه ست و از بین بردنِ کاملِ لازمه -شده و م شر ا ست و بقاءِ نوع ب ها، خلافِ آنی زی

 (.Ghazali, 1999: 57باشد )طبیعت و موجبِ هدم و تباهیِ آدمیتّ انسان می

ست که وی، در خصوم مبانی ارزش سومین نکته را در « صیل و نهاییزیبایی ا»شناختی نظامِ اخلاقیِ غزالی آن ا

سه» سانگانههماهنگی و توازن میان قوای  کند. این سخن بدین معناست که در تربیت اخلاقی معرفی می« ی نفسانیِ ان

های عقلانی، شااهوانی و غضاابیِ نفس را موردتوجه قرار داد و ضاامن پرهیز از نگاهِ بایساات تمامی جنبهمتربیان، می

خُلقِ »های گوناگون هر سااه قوه، به تعبیرِ غزالی، انسااانی برخوردار از تقویتِ جنبه بُعدی به پرورش قوای نفس، باتک

سلام )م( نبی»تربیت کرد که تجلّیِ اَعلایِ آن در وجود مبارکِ « حمیده ست )« مکرم ا  :Ghazali, 2017تبلور یافته ا

416.) 

های اخلاقی )حسُاان و قُبحِ معیارِ تعیین ارزششااناختی نظامِ اخلاقیِ غزالی، به ارزش چهارمین موضااوع در حوزه

است و حُسن را فعلِ موافق با امرِ الهی و یا مُجاز « اشاعره»شود. غزالی در این خصوم قائل به رأیِ اَفعال(، راجع می

نب عکس، فعلِ مخالف با امر الهی و غیرمجاز از جاو قبیح را نیز به کنداز جانب شاااریعت و بدون عقوبت قلمداد می

شمار می ستوجبِ عقوبت ب شان از آن دارد که غزالی با ابتنایِ نظام اخلاقی خویش بر شرع و م آورد. چنین رویکردی ن

سن و قبح افعال را نیز  سلام، مبنای ح ساس « دینی»شریعتِ مبین ا شرعیهآموز»و بر ا  ,Ghazaliدهد )قرار می« های 

1999: 70.) 

صوم مبا ورزیِ آدمی مرتبل شناختی نظامِ اخلاقیِ غزالی، به غایت اخلاقنی ارزشدر نهایت، پنجمین نکته در خ

ی نازلِ این سعادت، است. از منظرِ غزالی، درجه« انسان در دنیا و آخرت تأمین فلاح و سعادتِ»زعمِ وی، شود که بهمی

سنه با همنوعان در دنیا» سیدن به »و « برخورداری از روابل نیک و ح شتینعمترهایی از عذا  و ر ست و « های به ا

سیدن به قر  و لقاء الهی»ی بالاتر آن نیز درجه صیب آدمی می« ر ست که در جهان آخرت ن  :Ghazali, 1999شود )ا

103.) 

 شناختی برنامه درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی. سؤال ششم پژوهش: مبانی معرفت6

صوم مبانی معرفت ست که وی، ابتداً تربیت اخلاقی می شناختی غزالی در حوزهآنچه در خ شت این ا توان اظهار دا

صول معرفت در حوزه» سّر»را برای آدمی، « اخلاق ح ست می« ممکن و مُی ست که آدمی قادر ا داند. این امر بدین معنا

ی منابع وسیلهرا به« های معیّن رفتارِ انسانیدستورالعمل»و نیز « های اخلاقهای کلی در شناخت احکام و گزارهملاک»

های دریافت این ه(. با این حال، غزالی در خصاااوم شااایوGhazali, 2014: 15معرفتی، بازشاااناخته و دریافت کند )

معرفتِ ذوقی »ویژه بر  یآورد و به جهتِ نگاهِ دینیِ عمیقِ خود، تأکیدهای متنوعی سااخن به میان میمعارف، از روش

شهود»، «دین»، «عقل»کم با توسل به چهار عاملِ دست کند. از منظرِ غزالی، آدمیمی« و کشفی سطهو نیز به« قلب/ ی وا



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               16

 

شاهده» شیاء و مخلوقات الهی م شد، وی نقشِ ، قادر به حصول معرفتِ اخلاقی می«و تأمل در ا شاره  شد و چنانچه ا با

 (.Ghazali, 2017: 30دهد )را در این میان، بیش از عوامل دیگر، مورد تأکید قرار می« عقل»و « شهود»

کند و بر این باور را نیز برای کسب معرفت معرفی می« شش مانع»های حصول معرفت، غزالی پس از معرفی شیوه

عدم »اند ازن شااود. این عوامل عبارتها، حصااولِ معرفتِ آدمی، دچار تنگنا و اختلال میاساات که با بروز و ظهورِ آن

افراط »، «ی غلل پیشااینیانتقلید کورکورانه و پیروی از اندیشااه»، «فکر و تأملافراط در عملِ بدون ت»، «آگاهی کامل فرد

ستی و تن شهوات، دنیادو ضاء  ستهدر ار سانیدادن به خوا ستِ نف جهل به »و در نهایت « شدن به گناهانآلوده»، «های پَ

 (.Ghazali, 2017: 36« )مقدماتِ علمِ موردنظر

از نظرِ غزالی، غایت معرفت آدمی، عبور از شک و گمان و تردید، و رسیدن به شناختِ حقیقی است. بر این اساس، 

 بر این اعتقادکند و معرفی می« شااناخت حقیقی»و « اعتقاد»، «گمان»، «شااک»وی مراتب حصااول معرفت را به ترتیب 

ست که به ست که معرفتِ حقیقی، معرفتی ا سیلها شوف میبه« معلومامرِ »آن،  و شود و موجب طور کامل در نفس مک

 :Ghazali, 2014شااود که هیچ شااکی در مقابل آن باقی نماند و هیچ ضاالالت و خطایی نتواند آن را تیره گرداند )می

122.) 

های تصاادیقِ معیار»تربیت اخلاقی، در خصااوم  ی خویش در حوزهشااناسااانهی مباحث معرفتغزالی در ادامه

صرفاً با نحوهتأکید می« تطابق نظریه»ر ، ب«معرفت ستی یک معرفت،  ستی یا نادر ست در ی ارتباط ورزد و بر این باور ا

در رابطه با  ،چنینشااود. هم، مشااخص می-و یا با آن تطابق دارد-کند آن با جهان و اینکه آیا دقیقاً آن را توصاایف می

شری» ی مطلو  را نقطه« گذر از معرفت عقلانی به معرفت وحیانی» و« تقرّ  به خداوند»نیز، غزالی « غایت معرفتِ ب

 (.Ghazali, 1999: 47کند )و مدنظرِ خویش معرفی می

 درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی . سؤال هفتم پژوهش: اصول برنامه7

سااتند که از امورِ کلی برخوردار ه« وجهیپنج»تربیت اخلاقی، از یک ساااختار  اصااولِ تبیینی از سااوی غزالی در حوزه

امکان »ی نخساات، شااوند. بر این اساااس، غزالی در وهلهشااروع شااده و به جزئیاتِ پرورش اخلاقی متربیان راجع می

را مورداشاره قرار داده و سخن از « های تربیت اخلاقیپایه»دهد. سپس را مورد بررسی و تأیید قرار می« تربیت اخلاقی

الزامات و »ی سااوم، از تواند ابتنا شااود. وی در وهلهحِ اخلاقی، بر چه اساااساای میراند که یک تربیتِ صااحیآن می

های کلان تربیت اخلاقی متربیان و حدودورغور آن گیریگوید و به تبیین جهتسااخن می« های تربیت اخلاقیبایسااته

دهد و مواردی را که در قرار میرا مورداشاااره « تمهیدات حین تربیت اخلاقی»پردازد. غزالی در گامِ چهارم، اصااولِ می

ست موردتوجه مربیان و برنامهجریانِ فرآیند تربیت اخلاقی می شریح میبای کند. و در نهایت در گام ریزان قرار گیرد، ت

صولِ تنظیمِ  شیترین قواعد و خلکند و طی آن، مهمرا تبیین می «محتوا و فحوای تربیت اخلاقی»پنجم، غزالی ا های م

ای، آنچه در خصاوم دهد. با ذکر چنین مقدمههای تدریس و هدایت متربیان را شارح میوین محتوا، راهبردتهیه و تد

 باشد.طرح است، به شرح زیر میمفادِ اصول تبیینی از سوی غزالی قابل

 فرهنگِ»ترین اساااتدلال غزالی، وجود امکانِ تربیت اخلاقی، مهم در زمینه وجه نخستتت. امکان تربیت اخلا:ی:

ای را وی وجود چنین پدیده (.Ghazali, 2017: 401های ادیان و جوامع گوناگون اسااات )در آموزه« تأدیب و تهذیب

ساحت  ضائل و زدودن رذائل از  صول ف شان برای ح صلاح و توانایی ای شنی بر گرایشِ ذاتیِ آدمیان به خیر و  دلیل رو

ساعی و مَرارت ست که هر نوع تربیت اخلاقی، باید یهای مداوم، قلمداد موجودی خویش از راه م کند و بر این باور ا

 (.Ghazali, 2017: 402با مفروض قرار دادنِ چنین اصلی به انجام برسد )



  17           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

های تربیت اخلاقی آنچه ذیل این اصااال مورد تأکید غزالی اسااات، تبیین پایه های تربیت اخلا:ی:وجه دوم. پایه

سه مقولهمتربیان و ابتنا تعلیمات بر این پایه صوم، غزالی  ست. در این خ صاحبت با »و « تکلّف»، «فطرت الهی» ها م

شاره قرار می« سیرتافراد نیک بایست اخلاقی می ی در حوزهدهد و بر این باور است که هر نوع تعلیم و تربیترا موردا

 (.Ghazali, 2017: 404با درنظرداشتِ این سه مفلفه به انجام برسد )

سته سوم. الزامات و بای های الزامات و بایسااته»را نیز در رابطه با « چهار اصاال»غزالی  های تربیت اخلا:ی:وجه 

صل اول، بنا میگفتهای پیشنیازها و پیشکند که بر پایهمطرح می «تربیت اخلاقی صل»شوند. ه در دو ا در این « اولین ا

 :Ghazali, 2017باشاد )می« ی روح ایشاانتمرکز و تأکید تربیتِ اخلاقی متربیان بر تهذیب نفس و تزکیه»خصاوم، 

شناختی خویش در خصوم دو ساحتی بودنِ وجود انسان، مورد اشاره وی این اصل را در راستای مبانیِ انسان (.405

صل»دهد. ید قرار میو تأک ستن شدنِ اَعمالِ نیک به طبعِ آدمی و رختتلاش برای مُبدّل»مورد تأکید غزالی، « دومین ا ب

ست که تربیت اخلاقی متربیان  «تکلّف در انجامِ وظایف اخلاقی ست این ا ست. آنچه در این با ، مطمح نظر غزالی ا ا

ایشان شود و آنان « ی جاریِرویه»و « طبع»ز از عملِ بد، مُبدّل به ای باشد که صدور فعلِ نیک و پرهیگونهبایست بهمی

صل»اما  (.Ghazali, 2017: 405-406خویش وارد ندانند ) بر ذمه« تکلّفی»در اَدا و احِتراز از این امور،  تبیینی « سومین ا

 اتِ تربیت اخلاقی در کردار و نحوهشدنِ آرار و رمرتوجه و تلاش برای مُتجلی»الزامات تربیت اخلاقی،  غزالی در زمینه

های غزالی با تبیین چنین اصاالی، به دنبال فراتر رفتن از جنبه (.Ghazali, 2017: 411اساات )« بودن و زیساات متربیان

ی مورداشاره« چهارمین اصل»متربیان است. و در نهایت « کردار»شدنِ معرفت در تعلیمی در امرِ تربیت اخلاقی، و محقق

سپس تثبیت و تحکیمِ این عادات از راه بتنای تربیت اخلاقی بر ایجاد عادات نیک در مراحل اولیها»غزالی،  ی تربیت، و 

 (.Ghazali, 2017: 415است )« اقناع نظری و تبیین در خصوم مبانی معرفتی تربیت، در مراحل بالاترِ تربیتی و رشدی

یت اخلا:ی: یدات حین ترب یان،  از نظرِ غزالی، وجه چهارم. تمه یت مترب مات ترب نداختن و »یکی از اولین الزا برا

ر نمیاساات. به« های مادی و معنویای موانع و حجا مرتفع کردنِ پاره شااود مگر آنکه زعم وی، تربیت اخلاقی مُیسااّ

شروع، تأریرات و مانع شیپیش از  شمت»، «مال»ی گانههای عوامل چهارترا صیت»و « تقلید»، «جاه و ح و از ذهن  «مع

مندی از فراغت و طهارتِ نسبی در این امور، قدم در راه کسبِ تعالیم اخلاقی روانِ متربیان زدوده شده و ایشان با بهره

اساات. تأکید بر این اصاال از آن « بازنمایی عیو  متربیان به خودشااان»  «اصاال دوم» (.Ghazali, 2017: 417بگذارند )

ست که به اعتقادِ غزالی، آدمی بر وفقِ ط شتن»بعِ خویش، میل به رو دارد و همواره خود را در وجَه « گمانِ نیک به خوی

ضاوت می سته، ق شان، آیینهروا  و آرا ست که عیو  احتمالی ای شود )کند، لذا لازم ا شان نمایانده   ,Ghazaliوار بدی

سوم» (.409 :2017 صل  شد و راهبر در امرِ تربیت اخلاقیبهره»  به «ا شاره د« گیری از مُر کند ارد. غزالی تأکید اکید میا

ضائل نیک، همواره نیازمند یک  سبیلِ تربیت و حصول ف ستگیر و « راهبری»و « پیر و مُراد»بر اینکه پیمودن  ست که د ا

های توجه به تفاوت»  «اصل چهارم» (.Ghazali, 2017: 419های این مسیر باشد )ها و دشواریهادیِ مریدان در سختی

دارند و مربیان « اسااتعدادهای گوناگونی»شااود که متربیان . غزالی ذیل این اصاالِ تربیتی متذکر میاساات« فردی متربیان

شند )می شته با شان، به این امر توجه دا شویق یا تنبیه ای ست به هنگام آموزش و یا ت  (.Ghazali, 1999: 138-139بای

اصل، غزالی بر این باور است که آموزش تعلیمات است. بر مبنای این « رعایت تدریج در تعلیمِ متربیان»  «اصل پنجم»

ست که می شوار ا ست اخلاقی، امری د شدیِ متربیان»و « تدریجبه»، «گامبهگام»بای سطوح ر سب با  صورت پذیرد « متنا

(Ghazali, 2017: 407.)  جویی از سازوکارِ تشویقبهره»مورد تأکیدِ غزالی در حین تعالیم تربیتی، « ششمین اصل»و اما 

در رفتارِ « کنندهاصاالاح»و  «انگیزشاای»اساات. غزالی در ذیل این اصاالِ تربیتی، مقولاتِ « و تنبیه در امر تربیت اخلاقی



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               18

 

دهی و هایی، در شااکلها و بازدارندهجویی از چنین مشااوّقکند، زیرا بر این باور اساات که بهرهجویی میمتربیان را پی

 (.Ghazali, 2017: 415گذارند )ق و کلانی برجای میهای نیک متربیان، تأریر عمیتقویت رفتار

های دینی، از نظرِ غزالی، در تربیت اخلاقی متربیان بر اسااااس آموزه وجه پنجم. محتوا و فحوای تربیت اخلا:ی:

ست صل را مید شش ا ششکم  صول  ست در متنِ توجه و تعلیمات تربیتی قرار داد و با منظورِ کردنِ این ا گانه، به بای

ی غزالی در این شااارهموردا« اولین اصاالِ»اقدام کرد. « هدایت متربیان»و  «های تدریسراهبرد»، «محتوا»تهیه و تدوین 

ستا،  صل « های نیکشدن آن برای تخلقّ به ارزشهای دل، به جهت آمادهنمودنِ بیماریعلاج»را ست. دلیل تبیین این ا ا

کند و بر این باور از سااوی غزالی، از آن روساات که وی، دلِ آدمی را مرکز رقلِ احوالات و راهبرِ وجودِ او قلمداد می

پذیریِ وی را مُختل و سااوءعملکردِ دل، سااراساار وجودِ آدمی را مبتلا ساااخته و روند تربیت اساات که هرگونه بیماری

« هاها و بدیآشااناکردنِ متربیان با حقیقت و معنای نیکی»تبیینی غزالی، « دومین اصاالِ»(. Ghazali, 2017: 408کند )می

صل، بدین معناست که مربیان آموزشی، ابتداً می شاره به این ا ست. ا سبت به با ست ن در متربیان « دهیِ معرفتشکل»ای

(. Ghazali, 2017: 401های اخلاقیِ بازگفته را طلب کنند )هایشاااان به آموز« تخلقِّ عملیِ»خویش اقدام کنند و آنگاه 

صل» غزالی در ضیلت و روا ِ خوهای نیک به متربیان»، «سومین ا شاره قرار می را مورد« نمایاندنِ ف به دهد. این تأکید ا

های که اگر متربیان با پیامدنحویهاسااات، بهآفرینی در متربیان به جهت گرایش به نیکیجهت ایجاد انگیزه و شاااوق

چهارمین »(. Ghazali, 2017: 397تر خواهد شااد )ها افزون، گرایش و رغبتشااان به آنشااوندمطلو ِ اَعمالِ نیک آشاانا 

صلِ ست. وی «تربیت مَنش»مورد تأکیدِ غزالی، « ا صل،  ا در قالب تربیتِ منش و « دادن به عادات نیکشکل»در این ا

(. Ghazali, 2017: 197دهد )به جهت تسااهیلِ اَدایِ اَفعالِ نیک را مورد تأکید قرار می« رسااو  این صاافات در انسااان»

دادن به اقدام و میتاه»ی منزلهاست که به« ورزی خدامحورانهدادنِ متربیان به عملسوق»تبیینی غزالی، « پنجمین اصلِ»

ست )« عمل صلِ»و اما (. Ghazali, 2017: 652در راهِ تعلیم و تربیت اخلاقی ا شمین ا صوم « ش تبیینی غزالی در خ

ی این گانهاختصااام دارد. از منظرِ غزالی، تمام آنچه در طی اصااول پنج« مراقبت از نفس»فحوای تربیت اخلاقی، به 

ستبخش به صورتی تد ها و کنند که متربیان، قادر به مراقبت از نفس و خواهشداوم یافته و ادامه پیدا میآمده، تنها در 

آورد که طی آن، فردج با آگاهی از غزالی مراقبت از نفس را وضعیتی بشمار می (.Ghazali, 2017: 402تَمنّیاّتِ آن باشند )

ی ورزیِ او، در جادهشود تا عملمر موجب میکند و همین امی «نظارت»ها و تحولاتشان حالات نفسانیِ خویش، بر آن

 (.Ghazali, 2017: 408های احتمالی، مصون بماند )صحیح و درست ادامه داشته و از لغزش

 درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی. سؤال هشتم پژوهش: عناصر الگوی برنامه 8

توان مورداشاره قرار داد این منظر محمد غزالی میدرسی تربیت اخلاق دینی از  آنچه در خصوم عناصر الگوی برنامه

درساای و نیز مطالعه و بررساای محتوای  برنامه شااده توساال اندیشاامندان حوزهاساات که با مدنظر قرار عناصاار معرفی

باشااند که کم چهار عنصاار در نظامِ تربیت اخلاقی غزالی قابل احصااا و معرفی میهای اخلاقی غزالی، دسااتاندیشااه

 «.منطق و چرایی»و « های تدریسراهبردها و روش»، «محتوا»، «هدف»ازن  اندعبارت

 الف. عنصرِ هدف

سی، به یک برنامه     صد ایجاد تغییرات در رفتارِ یادگیرنده اجرا میدر سی  شود. این تغییرات همان اهداف برنامهق در

درساای تربیت اخلاق دینی از منظرِ غزالی،  بر این اساااس، اهداف برنامه(. Mehrmohammadi, 2014)د آینبشاامار می

 باشند.ها و مشخصات ذیل میواجد ویژگی

سی: برنامه« هدفِ غایی. »1-الف ساس دیدگاههای محمد  برنامه« هدف غایی» در سی تربیت اخلاق دینی بر ا در



  19           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

ساندنآموزش راهِ نجات، از راه رفع نقائص، پلیدی»غزالی،  سندیده و  ها و تعلقات دنیوی، و به کمال ر صیات پ صو خ

(. به روی دیگر Ghazali, 2017: 10)باشااد ، می«تساالیمِ آدمی در برابر خواساات پروردگار که همان خوشاابختی اساات

سانیحرکت از نقص به»سخن، غزالی  صلیِ خویش در تربیت اخلاقی قرار می« سوی کمالِ ان دهد و بر این را مُراد ا

ست که آدمی با الگوگیری از پیام شمبران باور ا ست که چنین چ صل کندو مجاهدت، قادر ا  ,Ghazali) اندازی را حا

2017: 8-9.) 

، «مفمن و مُتدیّن» از منظرِ غزالی، هدف کلی تربیت اخلاقی، تربیتِ انسااانی درستتی: برنامه« هدفِ کلی. »2-الف

اسااات که با « جوینده در پیداکردن راه نجات»و  «کوشااانده در تربیتِ نفس»، «دقیق در معاملات»، «عامل به واجبات»

جویی این هدف موجب خواهد شااود. به اعتقاد غزالی، پیمی «ی اخرویحیاتِ طیبه»، نائل به «کمال انسااانی»حصااولِ 

 (.Ghazali, 2014: 42ی اخروی او تضمین شود )شد که هم دنیای آدمی اصلاح و آباد شود و هم حیات طیبه

شی/عی3-الف سی:. هدف آموز صوم  نی برنامه در شی و عینی»آنچه در خ  محمد غزالی در زمینه «اهداف آموز

در  «ی وجود ایشااان از رذائلتزکیه»و « تخلق متربیان به فضااائل اخلاقی»توان مورداشاااره قرار داد، تربیت اخلاقی می

روند پس از امرِ آموزش، برای یکه انتظار م( Ghazali, 2017: 401قالب فضائل و رذائلِ فلسفی، فقهی و عرفانی است )

 ایشان حاصل شود.

توان مورداشاره قرار داد این است تربیت اخلاقی می ی که در خصوم اهداف آموزشی/عینیِ غزالی در زمینهانکته

 ، و«هاارزش»و « هانگرش»، «علایق»شااوند  چراکه تغییر در مطرح می« ی عاطفیحیطه»که اهداف تبیینی او، عمدتاً در 

گانه کنند. بر این اساس، با مدنظر قرار دادنِ سطوح پنجفراگیران را پیگیری می« قضاوت شایسته»و « قدردانی»نیز رشد 

، «هاکردن ارزشدرونی»، و «دادنسازمان»، «کردنگذاریارزش»، «دادنپاسم»، «کردندریافت»ی عاطفی مشتمل بر حیطه

ساااازمان»و « کردنگذاریارزش»، «کردندریافت»های مدنظر غزالی، ی هدفهتوان اظهار کرد بخش عمدگونه میاین

توان اظهار کرد که غزالی در تشاااریح اهداف، و گونه میدر تبیین این امر، این دهند.را مدنظر قرار می« هادادنِ ارزش

تشاااریح و تبیینِ مفادِ مذموم و  تبعِ آن محتوای مدنظرِ خویش جهت تربیت اخلاقی متربیان، ابتداً بر آن اسااات که بابه

ها برانگیخته و جلب کند های نیک و بد اخلاقی، آگاهی و حسااااسااایتِّ متربیان را نسااابت به آن ارزشممدوحِ ارزش

شریعتِ شود تا با تبیینِ جایگاه این ارزشپس از این مرحله، بر آن می .(Ghazali, 2017: 696)کردن( )دریافت ها نزد 

لحا، متربیان را نسااابت به گرایش یا اجتنا  از آنان ترغیب کرده و نوعی میلِ درونی در این دینی و نیز اولیا  و صاااُ

کردنِ ربل و نسبتِ در ادامه نیز، غزالی با مشخص (.Ghazali, 2017: 698)گذاری( ها ایجاد کند )ارزشخصوم در آن

شااود تا متربیان خویش را همدیگر، در پی آن می های اخلاقی با یکدیگر و نیز نوع اررگذاری و اررپذیری آنان ازارزش

های نیک اخلاقی و احِتراز از رذائل واجد نوعی نظام ارزشااایِ مُنساااجم و همگن کند که طی آن، گرایش به ارزش

سان برای آنکنندهاخلاقی، تأمین شترک و یک سازمانی یک غایتِ م شد ) (. Ghazali, 2017: 701)ها( دادن ارزشها با

شیوهها و تبلور آنکردن ارزش، برای درونیغزالی اما ستفاده میها در رفتار و کردار متربیان، از  کند که در ای متفاوت ا

 پردازیم.بند چهارم به تشریح آن می

بر اساس نوع  عنوان ضامن تحقق و اجرای اهداف اخلا:ی:گیری از دو عنصرِ شریعت و وجدان به. بهره4-الف

« روا  و عقا ِ اخُروی»ی نظامِ اخلاقیِ خویش را گذاری غزالی در مباحث اخلاقی، وی پشاااتوانهگیری و هدفجهت

رفِ کمالِ ذاتیِ مفاهیمِ مثبتِ اخلاقی و یا ساارزنشِ وجدان و یا کمالِ جامعهقرار می ی بشااری. او برای دهد و نه صااِ

جوید  چراکه معتقد است شریعت دینی بهره می« وجدان»و « شریعت»عنصرِ  ضمانتِ اجراییِ اخلاقیات خویش، از دو



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               20

 

، مُکلّف به رعایت اصاااول «بیرون»کند، فرد را از ی تکالیف و قواعدی که برای پیروانِ خویش تشاااریع میواساااطهبه

های اخلاقی رزشبه ساامت رعایت ا« درون»کند، و عنصاارِ وجدان و یا نفسِ طاهر و مهذّ  نیز آدمی را از اخلاقی می

 (.Ghazali, 2017: 103)کند سوق داده و مُقیّد می

نظر به ستته دستتته ف تتاقل اخلا:یِ درستتی تربیت اخلا:ی، با ع ف . طراحی و تدوین اهداف برنامه5-الف

 «.عرفانی»و « توفیقی-دینی»، «فلسفی»

ی مورد اشاره قرار گرفت، غزالی چنانچه در مباحث مربوط به مبانی روانشناس . ف اقل و رذاقل فلسفی:1-5-الف

، ناشی از پرورش -شودها تحت عنوان فضائل و رذائلِ فلسفی یاد میکه از آن-گیری بخشی از فضائل و رذائل را شکل

سان»یا عدم پرورش  سانی ان ست که کارکردِ (. Ghazali, 1999: 65داند )می «قوای نف ساس، وی بر این باور ا بر این ا

سه شهویه و عاقله )ناطقه(»ی قوه صحیح و معتدلِ  ضبیه،  ضائل اخلاقی، و عملکردِ افراطی و یا وجودآورنده، به«غ ی ف

را فضیلت حاصل از « حکمت»شود. در این راستا، غزالی، گیری رذائل اخلاقی در آدمی میتفریطی آنان، موجب شکل

سنِ عملکرد قوه شی از کارکردِ افراطی و  «ردی(خِحماقت و بلاهت )کم»و  «مکر و فریب»ی عاقله، و حُ را نیز رذائل نا

ضیلتِ قوه«شجاعت»کند. بر همین قیاس، تفریطی این قوه معرفی می ضبیه،   ف شی از « جُبن»و « تهوّر»ی غ نیز رذائل نا

شمار می ضیلت قوه«عفت»آیند. عملکردِ افراطی و تفریطی این قوه ب ست و   ف شهویه ا شَرهَ»ی  ستی و »و « آز یا  س

آن (. Ghazali, 1999: 76-78)شااوند گیریِ افراطی و تفریطی این قوه محسااو  مینیز رذائل ناشاای از بهره« دگیخمو

شهویه، مطیع و مُنقاد قوه ضبیه و  سهزمانی هم که قوای غ ضائل قوای  سب و گانهی عاقله گردند و میانِ ف ی نفس، تنا

 (.Ghazali, 1999: 79آید )یبه وجود م« عدالت»اِنتظام برقرار شود  فضیلت 

رف که تلاشاخلاق، و ازآنجایی ی نگاهِ دینی خود به مقولهواسااطهغزالی به ف تتاقل توفیقی:. 2-5-الف های صااِ

ی دومی از داند، از دساااتههای فردی را نامقرون به توفیق در کساااب فضاااائل اخلاقی میآدمی و اتکای وی به نیروی

سخن به میان می ضائل اخلاقی  ضائل اخلاقی یاری «هدایت و مدد الهی»ه از راه آورند کف سیرِ حصول ف ، آدمی را در م

« تأیید الهی»و  «تسدید»، «رشد»، «هدایت»شوند، شامل شناخته می «فضائل توفیقی»رسانند. این فضائل که با عنوان می

و « عبادات»م نیز، در قالب شااوند و این احکابرای آدمی حاصاال می« احکام دینی»و در قالبِ « وحی»باشااند از راه می

 (.Ghazali, 2017: 654شوند )به او عرضه می« آدا ِ شرعی»

ست، فلذا وی با تأکید بر نقش  ضایل توفیقی ا شروط به حصولِ ف سفی، م ضایل فل سبِ ف عبادات »از نظرِ غزالی، ک

ضائل اخلاقی، رنگ و بویی « دینی سته از ف صول این د شان قی خویش میبه نظامِ اخلا« کاملاً دینی»در ح شد و ن بخ

صودِ تربیت اخلاقی، هرگز بدون توجه به امورِ الهی و وحیانی قابلمی صول نمیدهد که مق شد )ح  :Ghazali, 2017با

شود که آدمی قادر است صرفاً ها تصریح میامری در تقریرهای دنیوی و سکولار از اخلاق، غایب بوده و طی آن(. 656

 یش، به فضائل اخلاقی نائل آمده و سعادت ابدی را حاصل کند.های خوبا مساعی و فعالیت

ها بشمار عادات و عبادات که اصل و روح آن« ی باطنیجنبه»توجهِ غزالی به  . ف ایل صوفیانه/عارفانه:3-5-الف

سااوق ی فردی و نفسااانی این اعمال، وی را به اکتسااا ِ گروه دیگری از فضااائل آیند و همچنین تأکید او بر جنبهمی

سلمانان، بیش از همه، عارفان به آنمی شتهدهد که در میان م صوفیانه/عارفانه، در حکمِ ها توجه دا ضایل  وجوهِ »اند. ف

پذیرد. صورت می« نشینیعادت و هم»ها، همانند فضایل فلسفی، از راه ی کسب آناحکامِ الهی هستند که شیوه« باطنی

است که در وجود « سهولت در عمل»و « احساس لذت»ن فضایل فلسفی، ی کسب کامل این فضایل نیز، همچونشانه

ستهفرد متجلّی می ضائل عارفانه را به دو د صد»ی شود. غزالی، ف سایل»و « مقا سیم کرده و ابراز می« و این »داردن تق



  21           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

سم مقاصد و نهایات است که در نفجسِ خود، مقصود هستند. مثلِصفاتِ منجیات بر دو دسته محبت، شوق،  اندن یک قِ

سیله و مقدمه صبر، خوف، زهد و ... که و سم دیگر مانند توبه،  شُکر، و قِ ضا، توحید، توکل،  ستندر «  ی آن دیگری ه

(Ghazali, 2017: 676 .) را آغاز مساایر و حصااولِ « توبه»وی برای کساابِ این صاافات، ترتیب خاصاای قائل اساات و

 کند.را غایت آن قلمداد می« محبت»

 محتواب. عنصرِ 

صر مهم یکی  سی، های برنامهتنظیم  و طراحیدر از عنا صرِ در ست. « محتوا»عن صر به اررگذاری و نقشا آفرینی این عن

های مشااابه دانش در ها، اصااول و نظریهای از حقایق، مفاهیم، تعمیمتوان به خلاصااهآن می واسااطهاساات که به نحوی

« محتوای»(. بر این اساس و در راستای عنصرِ اول، غزالی Ornstein & Hunkins, 2018ی موردنظر دست یافت )رشته

هر یک از اهداف اخلاقیِ موردنظر خویش عرضااه و « تعیین حدود و رغور»و « تشااریح»بساایار غنی و نغزی را جهتِ 

کند که خلاق دعوت میکند و مربیان تربیتی را به رعایت نکاتی مهم در گردآوری و تدوین محتوای آموزشاای اارائه می

 پردازیم.ها میدر ادامه به شرح آن

ستا بودنِ هدف و محتوای اراقه. هم1-ب احصاا در خصاوم محتوای مدنظرِ غزالی نخساتین نکته قابل شده:را

زعم هباشد که بمی شده با اهداف تبیینی در این زمینهراستا بودنِ محتوای ارائهجهت تربیت اخلاقی متربیان، منطبق و هم

شکلی غزالی، می ست به  ضه سازیِ تک، در جهت تحقق و پیاده«ساختاریافته»و « تعلیمی»بای تک اهداف موردنظر عر

 (.Ghazali, 2017: 407شود )

غزالی در محتوای  درستتی تربیت اخلا:ی متربیان: جویی از رویکرد تلفیقی در اراقه محتوای برنامه. بهره2-ب

دقت درسی تربیت اخلاقی بهره جسته است. به همین منظور، وی با  جهت برنامه« کرد تلفیقیروی»خویش، از  شدهارائه

ها را با های تخلقّ/علاجِ آنبندی فضااائل و رذائل اخلاقی پرداخته و آرار، عواقب و راهبندی و طبقهو ظرافت، به دسااته

مَنشِ معلمی و  واسطهمحتوا به نحوی است که به نظیری ارائه کرده است. این نوع انتخا  و ارائهژرفکاوی عمیق و بی

شاود که به نظر، ارائه میتوسال او، در نهایت موشاکافی و دقت شادهبندیتعلیمیِ غزالی، یک متنِ سااختارمند و طبقه

اتکا لنیکی و شایستگی، ذهنِ مخاطبین را با معنا و مفادِ هر یک از اهداف آشنا کرده و قادر است به مرجعی مورقّ و قاب

شود ) سلِ هدفِ اخلاقی، و تدوین محتواهای مکمل و بعدی در این حوزه مُبدّل  شرح و ب -Ghazali, 2017: 10برای 

11.) 

ستگی م الب: 3-ب شمولیت، تعادل و یکنواختی، وحدت و یکپارچگی، ترتیب و توالی و پیو غزالی . رعایت 

ان، تمرکز اصااالیِ خویش را بر گام زدن در طریقتِ در خل سااایرِ تقریری و تبیینی خود جهت تربیت اخلاقی متربی

سلوک آدمیان قرار می ست و به همین جهت با مدنظر  «تحلیه»و  «تخلیه»مراتب دهد. وی بهاخلاقی و اصلاح  باورمند ا

 ی رذائل و فضااائل اخلاقیِ مفرر در ساالوک فردی، اجتماعی، دنیوی و اخرویِ آدمیان، ابتدا به تشااریح وقرار دادن کلیه

ها را در های تخلق به آنواکاوی رذائل اخلاقی برای مخاطبین خویش پرداخته و سااپس تبیین فضااائل اخلاقی و شاایوه

شریحات خود، از تبیین خلاصهدستور کار قرار می ضائل و رذائل اخلاقی پرهیز میدهد. غزالی در ت کند، بلکه هر وارِ ف

سل، و بیانِ زوایای متفاوت  شرح و ب ضوع را با  ضیلتِ آن ارائه میمو سن هر ف صحیح و محا ست از آدا   کند  نخ

 (.Ghazali, 2017: 12پردازد )گوید و آنگاه، در یک بخش جداگانه، به ذکر معایب و اضَداد آن میاخلاقی سخن می

مذهبی جهت تبیین محتوای تقریری:. بهره4-ب مات  ی دیگری که در خصاااوم محتوای نکته جویی از تعلی

جویی وافرِ وی از تعلیمات مذهبی خویش، جهت روشاان توان مورداشاااره قرار داد، بهرهسااوی غزالی می شااده ازارائه



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               22

 

مذموم و »و « مباح و مکروه»، «حلال و حرام»مثال کاربرد لغاتی نظیر عنوانکردنِ معانیِ دقیقِ مفاهیمِ اخلاقی اسااات. به

شان روشنی از تربیت ف« ممدوح شود های دینیِ غزالی دارد که موجب میقهی و آموختهبرای تشریح مفاهیم اخلاقی، ن

 (.Ghazali, 2017: 268گیری و استنتاج اخلاقی بکند )وی از احکام اسلامی، نتیجه

های تاریخی و ستترگذشتتت اولیاس و ستتالکان طریق اخلاق در محتوای جویی از عبرت. تأکید بر بهره5-ب

ها، از منابع مهمی هستند که جهت تنظیم و های اخلاقی موجود در آنی فرا  تاریم و ادبیات، و عبرتعرصه تدوینی:

ی غزالی قرار گرفته اسات. وی در آرار خویش، از منابع تدوین محتوای تربیت اخلاقی متربیان، مورداساتفاده و توصایه

هره برده است و همین امر، اند، به کرّات بی عارفان و سالکان و اولیاء الهی که گام زنِ مسیرِ اخلاق بودهتاریخی و سیره

ست که می شان از ظرفیت فراخی ا ستفاده قرار گیرد. زیرا ن سی تربیت اخلاقی موردا تواند در تدوین محتوای برنامه در

توانند ای است که میگرفته در طولِ آن، سرشار از نکات و مباحث اخلاقی ویژهی ادبیِ شکلشهادتِ تاریم، و گنجینه

 (.Ghazali, 2017: 422-423چگونگی عمل به اخلاقیات و نیز دانشِ اخلاق، آگاه سازند ) متربی را از نتیجه و

مدنظر قرار دادن فضای زمانه و مقتضیات اخلاقیِ  . توجه به مقت یات عصری در تدوین محتوای اخلا:ی:6-ب

ها قرار گرفته ی متناظرِ آنعصاار نیز از دیگر مواردی اساات که موردتوجه غزالی در تبیین مفاهیم اخلاقی و ارائه محتوا

اشاااره کرد که طی آن غزالی چنین معیارهایی را « زُهد»توان به تعیین معیارهای و مراتب اساات. در این خصااوم می

ساس مقتضیات زمانه و عصرِ خویش تبیین کرده است و برای مبنا قرار دادنِ آن ها در اَعصار و قرونِ متأخر، صرفاً بر ا

 (.Ghazali, 2017: 428-429معیارهای عُرفی همان عصر را لحاظ کرد )بایست مقتضیات و می

دیگری که غزالی در ارائه محتوای  ن مقولهلحاظ کردنِ تناستتب حکیمانه و ارتباط طولی مفاهیمِ اخلا:ی .7-ب

حکیمانه و های مخاطبین و نیز ترتیب و توالیِ دهد، توجه به تناساااب محتوا با ویژگیتربیت اخلاقی مدنظر قرار می

ست که از یکآگاهانه سوی دیگر، شده میسو موجب برقراری ارتباط متربی با محتوای ارائهی این مفاهیم ا شود و از 

 (.Ghazali, 2017: 408-409شود )شده با همدیگر میموجب درک و فهمِ عمیق مخاطبین و ارتباط طولیِ مفاهیم ارائه

صول اخلا:ی:8-ب سیر به رأی ا صول »های اخلاقی، بدون تردید یکی از آفات آموزش . عدم تف سیر به رأی ا تف

ست که به نظر می« اخلاقی سد بها شئت میصورت عمده از عدم تعیّنر گیرد. بخشیِ حدودورغورِ هنجارهای اخلاقی ن

د و شاااده در خصاااوم مقولات اخلاقی، ابعاکند که در محتوای ارائهبر این اسااااس محمد غزالی، تأکید اکیدی می

ها نساابت به سااایر های هر یک از آنها و تفاوتشااده و قرابت های گوناگون این امور، به نیکی و درسااتی تبیینجنبه

صورت تحقق، مخاطبین و متربیان را یاری می شود. امری که در  شفاف  شن و  ساند تا فارغ از مقولات اخلاقی، رو ر

ها، به صاالاح و های اخلاقی آشاانا شااده و در کاربساات آنارزشو علائق مربیانِ خویش، با حقیقت و کُنه  هاگرایش

 (.Ghazali, 2017: 452-455درستی گام زنند )

ای که در خصوم باورهای ن اما آخرین نکته. توجه به صلابت و اتقان محتوا در عین ل افت و ظرافت آن9-ب

سی تربیت اخلاقی، می تدوین محتوای برنامه غزالی در زمینه ستواری محتوا در توان مودر شاره قرار داد، توجه به ا ردا

شعار می صوم ا ست. غزالی در این خ شده، جزو معارف تجریدی دارد که اگر محتوای اخلاقیِ ارائهعین لطافت آن ا

شواهد بود، برای ارائه و تثبیت آن می سائل تجربی بود، برای آن  شود. اگر جزو م سفی یا کلامی ارائه  ست برهان فل بای

های انبیاء و اولیاء الهی بود، سند معتبر ی و تجربی عرضه شود، و چنانچه محتوای اخلاقی، جزو قصص و سیرهآزمایش

شااود که محتوا در ارر قوّت، صاالابت، زعم وی، لحاظ کردن چنین ترتیباتی، موجب میها ارائه شااود. بهنقلی برای آن



  23           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

گیران مصاااون بماند ی خُردهو از گزندِ نقدِ نقادان و خُردهساااَداد و اِتقان، موردپساااندِ محققان و مخاطبان قرار گیرد 

(Ghazali, 2017: 415-416 .) با این حال، غزالی در کنار قوّت و صاالابتِ محتوا، زیبایی و لطافتِ آن را نیز مورد تأکید

صحتکنندگان محتوا، نمیدهد که تدوینقرار داده و تذکار می ست زیبایی و لطافت متن را، فدای  و اِتقانِ آن کنند  بای

و به نگارش و تدوینِ متنی اقدام کنند که در عینِ صلابت و استواری، فاقدِ سلاست، سادگی، روانی و موزونی باشد و 

 (.Ghazali, 2017: 414کردنِ مخاطب، ناموفق عمل کند )در جذ  و همراه

 های تدریسج. عنصرِ راهبردها و روش

صر به  شیوه «های کسب محتواشیوه»این عن ست که این  شاره دارد و آنچه درباره آن اهمیت دارد، این ا ها و راهبردها ا

به وی « روندِ انتقالِ دانش و اطلاعات»و نیز « یادگیریِ فعّالِ یادگیرنده»ای طراحی و تدوین گردند که گونهبایست بهمی

سهیل»را  ساس، آنچه در خصوم راهبردها و رو« ت نظرِ غزالی جهت تربیت اخلاقی متربیان های موردشکنند. بر این ا

 توان مورداشاره قرار داد، به شرح ذیل است.می

سااازی اهداف و های تبیینی خویش برای اجرا و پیادهغزالی در روش ی پرورش منش:جویی از شتتیوه. بهره1-ج

شیوه شبهره می« علمی»و « علمی»ی محتوای آموزشیِ تربیت اخلاق دینی، از دو  های علمی، تمرکز خود یوهجوید. در 

 ,Ghazali, 2017: 672) دهدرا بر تبیین چیستی، حدودورغور و دلائلِ خو  یا بد بودنِ فضائل و رذائل اخلاقی قرار می

شیوهو در روش(، 775 ,698 ضائل اخلاقی و نیز دوری و احتراز از رذائل را های عملی،  های تخلقِّ عملی به هر یک ف

بر این اساس، اتخاذ چنین رویکردی در فرآیند  (.Ghazali, 2017: 674, 701, 778دهد )قرار می مورد تشریح و واکاوی

های مورد تأکید در ی غزالی را بیش از هر چیزی، به شااایوههای اخلاقی، راهبردهای متخذهیاددهی و یادگیریِ ارزش

شیوهنزدیک می« پرورش منش»روشِ  شکلی تربیت اخلاقگرداند. زیرا در این  ، «شناخت اخلاقی»دهیِ ی نیز ابتداً بر 

ها و رود و از این حیث، روشتأکید می« عمل اخلاقی»دهیِ و در نهایت بر شااکل« احساااس اخلاقی»سااپس بر ایجادِ 

 سویی و همراهیِ کامل با الگوی تربیت منش قرار دارند.ی آموزشیِ غزالی نیز، در همراهبردها

سات:جویی از محبت، و ت. بهره2-ج سا ترین انگیزه برای پایبندی محبت الهی، عالی دریس بر مبنای تحریک اح

سایس آن در  شیطان و و شد، از نفوذ  ست. از منظر غزالی، قلبی که در آن محبت الهی خانه کرده با صول اخلاقی ا به ا

(. Ghazali, 2017: 797ها، با نرمی و راحتی مواجه اساات )امان اساات، فلذا در پیروی از اصااول اخلاقی و تخلق به آن

سوق دادن متربیان به عمل ست که  شیوهغزالی بر این باور ا شق و محبتِ الهی،  سنه و ورزیِ اخلاقی بر مبنای ع ای ح

دادنِ متربیان به حضور خدا در عالَمِ هستی، های اخلاقی است، چراکه التفات و توجهکارآمد در تخلقِّ متربیان به ارزش

های نیکویی هستند آدمی، و شادی و خشنودیِ وی از اَعمالِ نیکِ انسان، جملگی، عوامل و سائق و نظارت او بر اَفعال

 (.Ghazali, 2017: 805دهند )که آدمی را به احتراز یا ارتکا ِ اَعمالِ اخلاقی سوق می

شُبهه3-ج ستفاده از روش  شبهات:. ا طنِ خویش، ظاهر صحیحی هستند که در با، امورِ به«شبهات» زدایی و رفع 

کوشد با آمیختنِ حق و باطل، کلامِ باطلِ خویش را در پوششی گر کسی است که میاند، و شبههآلوده به اباطیل و تیرگی

بشاامار  اخلاق نیز، از آفات مهم این حوزه گری در عرصااهاز حق و حقیقت، به مخاطبین عرضااه دارد. شاابهه و شاابهه

شیمی شی خویش، توجه به کند که در راهبردتأکید می آید، فلذا غزالی بر مربیان آموز رفع »و « زداییشُبهه»های آموز

های اخلاقی و شاااود که گزارهزعم وی، نپرداختن به شااابهاتِ رهزن، موجب میرا با جدیّت دنبال کنند. به« شااابهات

شند که با اطمینانِ خا« تأریرِ»تعلیماتِ آن،  های اخلاقی داده طر، دل به آموزهخود را از دست بدهند و مخاطبین، قادر نبا

 (.Ghazali, 2017: 454, 517) ها، با صلابت و طیبِ خاطر عمل کنندکارگیری آنو در توسل و به



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               24

 

های مورد تأکید غزالی در آموزش یکی دیگر از روش در تربیت اخلا:ی:« مثال». بیان تمثیلی و استتتفاده از 4-ج

ستفاده از  صول اخلاقی، ا ست. « مثال و تمثیل»ا شن«مَثلَج»در امرِ تدریس و تربیت ا سّمکردن، بیان، رو کردنِ کردن و تَج

، «مثِال»تر است. از منظرِ غزالی، زبانِ ی مفهومی مشابه است که در ذهنِ مخاطبین، آشناتر و مأنوسواسطهیک مفهوم، به

قِ مفاهیمِ اخلاقی را آشااکار کرده، زبانی گویا، شاایوا و رساااساات که اگر به نحو صااحیح مورداسااتفاده قرار گیرد، عم

ها ها و تمثیلکند. در نگاهِ غزالی، خاصاایتِ مثالهای آن را تعدیل میزداید و ابهامات و دشااواریهای آن را میتاریکی

دهد تا در سااطحِ فهمِ همگان قرار آن اساات که معارفِ معقول و بلند را به سااطح مطالبِ مُتخیلّ و محسااوس تنزل می

ست، گیرد. بر ا ست این روش مورد تأکید غزالی ا ساس، ازجمله نکاتی که در کارب شنایی»ین ا بودنِ مأنوس»و « سطحِ آ

 (.Ghazali, 2017: 517شود )برای متربیان است که موجب تأریرگذاریِ عمیق این شیوه بر روی مخاطبین می« مَثلَ

نَقلِ »آگاهی و بصااایرتِ اخلاقیِ متربیان،  های پرورشِترین شااایوهیکی از مهم ها اخلا:ی:. بیانِ داستتتان5-ج

ستان ست. ذکرِ حکایات و مأروراتِ دینی« های اخلاقیدا ستان-ا تعلیمِ « شناختیزیبایی»ی امورِ وار، در زمرهاخلاقیِ دا

اخلاق قرار دارد که با اررگذاری بر روی عواطف و احساااساااتِ مخاطبین، آنان را در گرایش و یا پرهیز از فضااائل و 

بیان »ای به کند. غزالی نیز در آموزشِ معارف اخلاقی خویش، نگاه و توساالِ ویژهتر میتر و آگاهائل اخلاقی، مصااممرذ

ستان سنه»در قالبِ « های اخلاقیدا شت اولیا و متُخلِّقینِ به اخلاقِ حَ گونه اظهار کرد که توان اینکند و میمی« سرگذ

 ,Ghazali) آیداخلاق بشاامار می بنیادین روشِ تعلیم و تربیت او در حوزه هایتوساال به چنین راهکاری، یکی از پایه

2017: 409, 565, 522, 699.) 

سن در اموراتِ اخلا:ی:6-ج  های تربیتیِ موردنظرِ غزالی در حوزهاز دیگر راهبردها و روش . مباحثه و جدالِ اَح

آوردنِ ی فراهمواسااطهاساات که به« امورات اخلاقی مباحثه و جدال احساان در»ی جویی از شاایوهتربیت اخلاقی، بهره

های پایه»رساااند تا افکار و عقاید اخلاقیِ خویش را بر میان مربیان و متربیان، به آنان )متربیان( یاری می« گفتگو»امکانِ 

ستوار کنند« منطقی سه  سازی این راهبرد، مربیانگیری و پیادهغزالی جهت بهره (.Ghazali, 2017: 614) ا را به رعایت 

صل، دعوت می شارکت»سازی برای کند. نخست  زمینها ست. دوم  متربیان در گفتگو یهمه« م رعایت »های اخلاقی ا

شکال »گفتن. و سوم  فراهم کردنِ در امرِ گفتگو است. مواردی نظیرِ گفتارِ کریمانه و نیکج سخن« قواعد محاوره مَجالِ اِ

سااازد تا بر خودبرتربینی و خودپسااندیِ خویش غلبه کرده و با حِلم و مدارا و قادر میاساات که طرفین را « و اعتراض

 (.Ghazali, 2017: 516ارائه دلایلِ مشهود و معقول، در پیِ قانع کردنِ طرف مقابل خویش باشند )

را که اساااتفاده از روش تذکر به این دلیل مورد تأکید اسااات که آدمیان، آنچه  کارگیری روش تذکر:. به7-ج

کارگیری روش اند، فراموش نکنند و حقایقِ درونی و فطری خویش را احیاء و زنده کنند. بر این اساااس، بهدانسااتهمی

سبت به آنچه )در حوزهتذکر در تربیت اخلاقی، به معنای بهره ست که متربیان را ن  جویی مربیان از گفتار و یا رفتاری ا

ها شااان را در قبالِ آناند، آگاه و مطلع ساااخته و احساااساااتشااده خبرکرده و بیاخلاق( از یاد برده و یا از آن غفلت 

گیری از روش تذکر در تربیت اخلاقی، از آنجایی واجد برانگیزد. در همین راساااتا، غزالی بر این باور اسااات که بهره

شی، یاددهی مفاهیم اخلاقی،  ضعِ آموز ست که در برخی از موا سبوق به»ضرورت و اهمیت ا و « آگاهی قبلی متربیان م

شوند که ، در مواضعی استعمال می«ذکر و تذکر»زعم وی، به(. Ghazali, 2017: 409باشد )می« ی یادآورانهجنبه»واجدِ 

سابقه ضع، دارای  سبت به آن موا شی و ذخیرهآدمی ن شد، ولیکن بهی دان سطهی بینشی با غفلت و گذرِ زمان، خِلل و  وا

سایهحجابی بر معرفتِ  شینی او  شد و  پی شینی را بازیافته «تذکر و یادآوری»افکنده با ، به او کمک کند که آن معرفتِ پی

 (.Ghazali, 2017: 589-608و ذهن و ضمیرِ خود را شکوفا و بارور کند )



  2۵           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

شیوه. بهره8-ج سنه»ی جویی از  سنهموعظه» در تربیت اخلا:ی:« موعظه ح ست که طی آن، با «ی ح شی ا ، رو

ستف شده، وی را از خوا  غفلت بیدار کرده و او را بها سوی اده از کلامی نرم و نیکو، عواطفِ نیکِ مخاطب تحریک 

شود که حالتی از بازدارندگی و بیم در سازیم. این امر موجب میهای نیک الهی و اخلاقی رهنمون میخداوند و ارزش

 اکیزه شود.ها ایجاد شود و احوالات او لطیف و پمتربی نسبت به بدی

صیه ضمن تو شعار میی مربیان به بهرهغزالی  دارد که جویی از این روشِ نیکو و مفرر در تربیت اخلاقی متربیان، ا

سان، از دو مجرایِ موعظه شنوا»پذیری ان ساعی و اهتمام مربیان، محقق می« قلبِ زنده و بیدار»و « گوشِ  شود، فلذا م

های اخلاقی و بازداشتن دادنِ متربیان خویش به ارزشز این دو مجرا، جهتِ سوقجویی ابایست بر اررگذاری و بهرهمی

شد ) شان از رذائل اخلاقی با صوم (. Ghazali, 2017: 189-192ای ضامینِ»و « قالبِ مواعی»وی همچنین در خ آن « م

 ,Ghazali« )های خلقت الهیتدبّر در جلوه»(، Ghazali, 2017: 679« )دادن به سرگذشتِ نیک و بدِ پیشینیانتوجه»نیز، 

های خداوندییادآوری نعمت»، (751 :2017  ,Ghazali« )یادِ مرگ»و نیز (، Ghazali, 2017: 651-656« )ها و عطا

را مورد ( Ghazali, 2017: 47« )حضااور خداوند در عالَمِ هسااتی»و  (Ghazali, 2017: 96« )معاد»(، 828-830 :2017

 دهد.اشاره و تأکید قرار می

 درسی تربیت اخلاق دینی از منظر غزالی . عنصرِ من ق و چرایی برنامهد

صرِ  صلِ کلی»ی منزلهبه« منطق و چرایی»عن سی»یا « ا صلی برنامه در شمار می« مأموریت ا ای مفلفه»عنوانِ آید که بهب

صمیم« دهندهجهت سی عمل می سازی برنامهدر فرایند ت صر ود که همهشآفرینی موجب میکند. چنین نقشدر ی عنا

به یکدیگر متصاال و مرتبل گردند و هرگونه تغییری در این « درساای منطق اصاالیِ برنامه»درساای، حول محورِ  برنامه

 (.Akker, 2010درسی در پی داشته باشد ) عنصر، تحولاتی را نیز در سایر عناصر برنامه

ساس، ازآنجایی ضروری برای را مقدمه« معرفتِ اخلاقی»که غزالی بر این ا سعی قلمداد می« عملِ اخلاقی»ای  کند، 

رجوع و حصااولِ فضااائل اخلاقی، و نیز احتراز از رذائل اخلاقی « دلائل»وافری نیز جهت آشااناسااازیِ مخاطبین با 

صروف می صرِ م های تربیت اخلاقی در خصوم مفلفه« سازیِ نظریِ ذهنِ مخاطبینغنی»و « اقناع»دارد. همین امر، عن

ضائل و رذائل اخلاقی را، به« منطق و چراییِ»شرحِ  در قالب سب/احتراز ف صلی و مهم نظامِ ک صرِ ا عنوان یکی از عنا

سااازد که در ادامه به شاارح باورهای او در این زمینه )منطق و چراییِ انجامِ اخلاقِ دینی مطرح می تربیتی وی در حوزه

 پردازیم.تربیت اخلاقی در متربیان( می

آیند که با کمک به بشاامار می« المعارفاُمُّ»باور اساات که در میانِ معارف اساالامی، اخلاق و تربیت،  غزالی بر این

سعادت،  سان جهت نیل به کمال و  بر این قرار، وی احیایِ اخلاق را، «. شوندموجب نجات او در دنیا و آخرت می»ان

 (.Ghazali, 2014: 45کند )أکیدِی ویژه میکند و بر اهمیت و ضرورتِ آن در امرِ تربیت، تقلمداد می« دین»

عملی -پرداخته و سپس با روشی عقلی« شناسایی صفات مذموم و ناپسند اخلاقی»غزالی در تربیت اخلاقی، ابتدا به 

شد با تکیه  که آیینهآنگاه (.Ghazali, 2017: 425پردازد )ها میآن« اصلاح»به  شوائب پاک  وجود از صفاتِ نامحمود و 

کند و وی را در سبیلِ دعوت می« رستگاری و فلاح»هایی نظیرِ توبه، صبر، تفکر، اخلام و توکل، انسان را به بر شیوه

 (.Ghazali, 2014: 645) شودسعادت رهنمون می

صوم رذائل اخلاقی، وی اجتنا  از حبُِّ دنیا را لازمه ستن از این امور میدر خ شعار میی دوری ج دارد داند و اِ

شه شیوهکن کردنِ رذایل اخلاقی، میکه برای ری سانی را تحت کنترلِ دقیق درآورد که  ست امیال و هواهای نف ی این بای

العلوم تشریح کرده است. در های کیمیای سعادت و احیاءمهلکات کتا نظیر، در ربُع کار را، وی با تفصیلی دقیق و بی



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               26

 

فضائل اخلاقی نیز، غزالی نیل به فضائل اخلاقی را برای کسب معرفت و قُر  الهی، امری ضروری و لازم بشمار  زمینه

فضائل  لعلوم، به مقولهاهای کیمیای سعادت و احیاءآورد و به همین منظور، فصل جداگانه و مفصّلی را نیز در کتا می

 دهد.یابی به این فضائل را شرح میهایی حصول و دستاخلاقی اختصام داده و طی آن، راه

یت اخلاقِ دینی و تبیین این نحو از اخلاق به امرِ ترب که در خصاااوم چرایی رجوعِ غزالی  ته دیگری  ورزی نک

است. اگرچه غزالی « لاقیِ برجای مانده از فیلسوفان یونانیاصلاح نظامِ اخ»توان مورداشاره قرار داد، )اخلاق دینی( می

ی نفس )عاقله، گانهنگاهی به نظرات افلاطون و ارسطو داشته و با پذیرش قوای سهاخلاقی خویش، نیم در مبادیِ نظریه

دهد، می ی فلسفیِ حکمت، شجاعت، عفت و عدالت را مورد تأیید و تصدیق قرارگانهغضبیه و شهویه(، فضائل چهار

ی مراقبت از صاابغه»ی اخلاقی او با اخلاق یونانی آن اساات که اخلاق در نظر وی، از ولیکن تفاوت اساااساایِ منظومه

طور کامل در فرهنگ یونانی و فلسااافی، از نظرها غایب برخوردار اسااات که این مهم، به« اتکا به آیات الهی»و « نفجس

های اخلاقی را در قالبِ ها و هنجاریسیمِ نظام جدیدی از اخلاقیات، ارزششود تا با تبیین و تراست. لذا وی بر آن می

 ارائه و عرضه کند.« مفاهیمِ دینی»

سئله صوم باورهای غزالی در حوزه اما م شاره قرار منطق و چرایی تربیت اخلاقی می سومی که در خ توان موردا

ی بر این عقیده است که آدمی در هر سن و شرایطی، قادر به است. غزال« امکانِ تربیت اخلاقی» داد، مباحث او در زمینه

ها ای را در این زمینهتوان هرگونه تغییر مثبت یا منفیاخلاقی و تربیتی اساات و می« تکاملِ»و « تغیر و تحول»ی تجربه

دانند، به تغییر میبر این مبنا، وی با کساااانی که اخلاق آدمیان را غیرقابل  (.Ghazali, 1999: 76از او انتظار داشااات )

اگر اخلاق تغییرناپذیر بود، مواعی و وصااایا و تأدیبات، همه باطل بود و رسااول »دارد که مناقشااه پرداخته و اشِااعار می

نوا اخَلاقَکُم  اخلاقخدا )م( نمی غزالی، ساالاح تغییر و (. Ghazali, 2014: 101« )تان را نیک گردانیدفرمود که حسَااَ

ض»تحول اخلاقی را  شهمعرفی می« ت و مجاهدتریا ست که ری صال مَذموم از نفس، کند و بر این اعتقاد ا کن کردن خِ

سلاحِ  ست، ولیکن با  شدنی ا شان توان آنمی« تزکیه و تهذیب»امری ناممکن و نا ضبل و مهار شید و به  ها را در بند ک

ایِ سرکوبی و محوِ صفاتِ مذموم نیست، اقدام کرد. این سخن بدین معناست که از منظرِ غزالی، تربیت اخلاقی به معن

صالِ آدمی برای فایده شده و وجود آنچه آنکه هر یک خ ست، ای خَلق  ست  آنچه مطلو  ا ضروری ا ها در آدمی، 

این حیث (. از Ghazali, 1999: 65هاست )وتفریل در گرایش به آنو پرهیز از افراط« اعتدال»کارگیری ایشان در حدِّ به

دهد که تمام اولیاء تربیتی را تذکار می و کند و مربیانتربیتِ اخلاقی را امری ممکن و مطلو  تلقی می است که غزالی،

 کارگیرند.اهتمام خویش را جهت هدایت متربیان به اعمال خیر و نیک به

 

 گیریبحث و نتیجه
ساای تربیت اخلاق دینی محمد های پژوهش و نیز باهم نگریِ عناصاار و تحلیلِ الگوی برنامه درآنچه بر اساااس یافته

 باشد.بندی قرار داد، به شرح ذیل میتوان مورد اشاره و جمعبرنامه درسی می غزالی بر اساس نظریات رایج در حوزه

درسااای تربیت اخلاق دینیِ محمد غزالی، از حیث  الگوی برنامه درستتی: نخستتت. رویکرد موضتتوعی برنامه

شود. دلیل این درسی ارائه می به برنامه« های موضوعیو نظریه رویکرد»در قالب  درسی، های برنامهرویکردها و نظریه

است که طی آن، محتوا « اخلاق»امر آن است که این الگو، یک الگویِ مبتنی بر آموزشِ موضوعِ درسیِ مشخصی به نام 

شاره و تبیین قرار میهای خام یاددهی و یادگیریِ این مادهو روش سی، مورد ا گیرد. خصوصیتِ الگوی تربیت ی در

های خام افزایش فهم و دانشِ متربیان از مفاهیم، اصول و روش»اخلاق دینیِ محمد غزالی به نحوی است که طی آن، 



  27           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

مورد تأکید « اخلاقِ فردی و اجتماعی های پایدار در حوزهدهیِ به عقاید و رفتارشااکل»و نیز « و تهذیب اخلاقی تزکیه

در « موضاااوعی»های ها و رویکردمین امر، این الگو را از حیث تئوریک، بیش از هر چیزی، به نظریهگیرد و هقرار می

 گرداند.درسی نزدیک می برنامه حوزه

 ای که پس از مشااخص کردن رویکرد برنامهاما دومین نکته درستتی موضتتوو محور: دوم. الگوی طراحی برنامه

 این برنامه« طراحی»توان ابراز کرد، نوع الگوی مورداساااتفاده در الی میدرسااای تربیت اخلاق دینی از منظر محمد غز

ست. ازآنجایی سی ا ساس رویکردها و نظریات موضوعیِ برنامهدر ست، نوع الگوی  که این الگو بر ا شده ا سی ابتنا  در

درسیِ موضوع برنامه ی طراحیگانههای سهباشد که از حیث گونهمی« محورهای موضوعالگو»طراحی آن نیز بر اساس 

ه است. این مورد طراحی قرار گرفت« الگوی موضوعات مجزا»محور، الگوی تربیت اخلاق دینیِ محمد غزالی، بر اساس 

ست که الگوی تدوین شخص به نامِ امر از آن رو سیِ مجزا و م ضوعِ در صرفاً بر یک مو تمرکز دارد و « اخلاق»شده، 

 دهد.وجه و تأریرات خود قرار نمیی تسایر موضوعات درسی را در حیطه

های توان در سااه گروهِ الگودرساای را می الگوهای طراحی برنامه ستتوم. الگوی طراحی برنامه درستتی مفهومی:

ریزی مراحل برنامه»ای  که در الگوهای رویهبندی کرد. ازآنجاییبندی و طبقهتقساایم« مفهومی»و « تجویزی»، «ایرویه»

سی نوع عملکرد طراحان برنامه»، در الگوهای تجویزی  «درسی صر برنامه نوع»های مفهومی  و در الگو« در سی  عنا در

شخص می« ها با یکدیگرو ارتباط آن شده از تقریرات و مکتوبات (، Thornton, 2010شود )تعیین و م صا  الگوی اح

ای از عناصااارِ تجربیِ دارد که در آن، مجموعه« الگوی مفهومی»تربیت اخلاقی، دلالت بر نوعی  محمد غزالی در زمینه

تربیت اخلاق  راسااتا با مفاهیم نظری و مبانی و اصااولِ موردنظر غزالی در زمینههم اند کهمرتبل به هم گردآوری شااده

بایساات واجد سااه (، یک الگو برای آنکه مفهومی تلقی شااود، می2022) 1«برودبک»باشااند. از منظرِ دینی متربیان می

صر پد صولِ مفهومیِ الگو، با اجزا و عنا شدن نخست  بین هر یک از ارکان و ا ها های تجربی که الگو از آنیدهویژگی با

شود، شباهت و مطابقت وجود داشته باشد. دوم  این رابطه، در سراسر الگو ایجاد و حفی شود. سوم  پایه و اقتباس می

ضیه صول و فر ساسِ الگو، از ا ساس، ازآنجاییا شترکِ بنیادی پیروی کند. بر این ا سان و م صر های یک که تمامی عنا

ی مبانی تعلیم و تربیت و گانههای شاااشی تربیت اخلاقِ دینی، بر مبنای نظریات غزالی در حوزهدرسااا الگوی برنامه

اند، هماهنگی و تجانسِ کاملی میان این مفلفه وجود دارد و این ها مورد احصاااا و اساااتخراج قرار گرفتهاصاااول آن

ی عناصرِ الگو و مبانی و وجب شده تا کلیهراستایی، در سراسر الگو حفی و ادامه یافته است. امری که مهماهنگی و هم

سانی بهره شترک و یک ضات و مفاهیمِ م صولِ بنیادین آن، از مفرو شند و همین امر، آنا الگوی »عنوان یک ها را بهمند با

 دهد.، مطرح و موردتوجه قرار می«مفهومی

قه یک کلِّ ستتتازوار و هماهنر در حوزه نامِ  چهارم. ارا به  ما نکته «:ینیاخلاق د»اخلاق؛  یانیا پا که در  ی 

صوم الگوی برنامه سی تربیت اخلاق دینی از منظر محمد غزالی می خ شمندان در ست که اندی توان اظهار کرد این ا

سیاری در طولِ تاریم بوده ای تخصصی، آرائی در این زمینه عنوان رشتهبه« تعلیم و تربیت»شدنِ اند که پیش از مطرحب

شاناند، ارائه کرده سفیِ ای شکیل ،ولی چنین نبوده که آرای تربیتی و فل سجم»یک  دهندهت شد. این امر بدین « کلِّ من با

ضرورت صرفاً به  شمندان در بیان آرای تربیتی خود،  ست اندی ست که ممکن ا ی خویش نظر های اجتماعیِ زمانهمعنا

 -ازجمله دیدگاههای فلسفی و الهیاتی-دگاههای خود اند و این آراء را ضرورتاً در فرایندی منطقی از سایر دیداشتهمی

اساات، هرگز صاادق « عالِمِ الهیات»اند. این نکته اما در خصااوم محمد غزالی که پیش از هر چیز یک اسااتنتاج نکرده

                                              
1. Brodbeck 



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               28

 

و تقریر، ی کانونیِ اندیشه فقه و تربیت، نقطه الهیات و فلسفه، و خواه در زمینه آرار او، خواه در حوزه کند. در همهنمی

های را هموار کند. در نوشااته« شاادن به خداراه نزدیک» تعلق دارد و تلاش وی، معطوفِ به آن اساات که« خداوند»به 

ستیم که ما را به این نتیجه می سایر دیدگاههای او ه شاهد نوعی تجانس و هماهنگی با  ساند که وی تربیتیِ غزالی،  ر

سجامی»آوردنِ چنین  در پی فراهم «آگاهانه» ست. این ویژگی« ان شده تا در مباحثِ  در آرار خویش بوده ا سبب  ممتاز 

شده از سوی غزالی باشیم که تجلّی کلان و زیربنایی تعلیم و تربیت نیز شاهد نوعی وحدت نظر و رویه در مباحث ارائه

صوم تربیت اخلاقی متربیان است که در قالب های تربیتیِ تبیینی او در خها در مبانی، اصول، اهداف و روشعینی آن

 دهی شده است.سازمان« اخلاق دینی»

شهود( پایه غزالی، نظامِ اخلاقی موردنظر خویش را با تکیه سفه )عقل(، دین )وحی( و عرفان ) سه منبع فل ریزی بر 

سه منبع و افزودن آن صالح این  سایهها به تأملات و تجربیات کرده و با برگرفتنِ مواد و م ی نبوغ شخصیِ خویش، در 

سااامان داده اساات. این « اخلاقِ دینی»به نامِ « کلّ سااازوار و هماهنگ»انگیزش، جملگیِ آنان را در قالب یک شااگفت

ی گانهگیری غزالی از منابع سااهنخساات آنکه اقتباس و بهره گیری و امِتزاج، از دو ویژگی ممتاز برخوردار اسااتنبهره

گونه نیست که مفادِ اقتباسی از منابع گوناگون، با یکدیگر ناسازگار و پریشان و پراکنده نبوده و اینصدرالاشاره، به نحو 

شند. فی صومِ افکارِ متباین با سازگارند. در خ شرع  سفی را پذیرفته که با عقل و  صولِ فل سته از ا المثل، غزالی آن د

زعم او، عرفان چیزی نیساات ینی تعارضاای ندارند چراکه بهعرفانی نیز وی معتقد به آن اساات که این عقاید، با تعالیم د

شود خوش تغییراتی میبخشی و امتزاج، هر جزء دستویژگی دوم آن است در خلالِ این سامان مگر بسل تعالیم دین.

صات و ویژگی صلتی میو از مخت سایر اجزاء، خ سفی، دینیعنوانپذیرد. بههای  صرِ فل شود. تر میتر و عرفانیمثال، عن

تر، تر، عقلانیشود، و عنصرِ عرفانی نیز، واضحتر میتر و بالندهبخشِ عرفان، سرزندهی روحِ حیاتواسطهعنصرِ دینی به

 شود.تر و سازوارتر میمفهومی

ست که  صر دین»با این حال باید دان ست و لذا « عن صرِ غالب در نظام اخلاقیِ غزالی ا اخلاقی او  نظریههمچنان عن

ست. در نظر او، « ای دینینظریه»بایست ولاً و بالذات میرا، ا افعالِ اخلاقی، مُجزّا و »دانست که مبتنی و متکی بر دین ا

ستند و هرچه آدمی دین ساس، الگوی «. تر نیز خواهد بود و بالعکسدارتر باشد، اخلاقیمُنفک از اَعمالِ دینی نی بر این ا

اندیشه خدامحورانه و دین»توان از جای آن میبه نحوی سامان یافته که در جایدرسی تربیت اخلاقی غزالی نیز  برنامه

غایت نهایی حیات را که همانا کسب سعادت ابدی از »و نیز « قائلیت وی به اصالت نفس در ساختار وجود»، «دارانه او

اخلاق  تی غزالی در حوزه، رد و نشاااانی یافت. امری که ویژگی ممتازی به نظام تربی«راه تزکیه و تهذیب نفس اسااات

سته از نظاماتکا و مورق برای دستای قابلبخشد و آن را به منظومهمی سازد که در های تربیتی مُبدّل میاندرکاران آن د

 پیِ کاربست و ارائه یک الگوی اصیل و خالصِ دینی برای تربیت اخلاقی متربیان خویش هستند.

 

Referencs 
Abbasi, Z., Maleki, H. & Beheshti, S. (2019). Designing a moral education model based on the moral 

teachings of the Holy Quran. Journal of new educational ideas, 15 (2), 99-122. [Persian]. 

Akker, J. (2010). Curriculum perspectives: An introduction Curriculum landscapes and Trends. Dordrecht: 

Kluwer Academic Publishers. 

Attride-Stirling, J. (2001). Thematic networks: An analytic tool for qualitative research. Qualitative 

research, 1(3), 385-405. 

Brodbeck, M. (2022). Models, meaning, and theories. New York: Harper and Row. 

Farhadian, F. & Serajzadeh, H. (2019). A comparative study of the foundations of moral education from 

the perspective of Ghazali and Mehdi Naraghi. Ethical Quarterly, 15(33), 151-181. [Persian]. 

Gandomkaar, D., Ghaltash, A., Hashemi, A. & Mashinchi, A. (2019). Designing the model of moral 



  29           و همکاران یخانیمهد/  یمحمد غزال یدگاههایبر اساس د ینیاخلاقِ د تیترب یدرس برنامه یالگو یطراح

 

 

education curriculum for the second secondary course based on the theory derived from the data. 

Journal of research in curriculum planning, 16 (61), 34-47. [Persian]. 

Ghanei, M. (2008). Faiz Kashani's moral theory and its comparison with Ghazali's moral theory. Rahmon 

Quarterly, 7(19-20), 151-170. [Persian]. 

Ghazali, M. (1999). Mizal Al Amal. Tehran: Soroush Publication. [Persian]. 

Ghazali, M. (2014). Ehya Al Olom Addin. Tehran: Scientific and Cultural Publication. [Persian]. 

Ghazali, M. (2017). Kimiaye Saadat. Tehran: Ferdous Publication. [Persian]. 

Habibi, A. (2021). Advanced Research Method. Tehran: Narvan Publication. [Persian]. 

Hasani, M. & Baniasadi, A. (2019). The model of moral education in the books of the gifts of heaven. 

Jornal of research in curriculum planning, 16(35), 106-120. [Persian]. 

Hosseini, M. (2014). Moral theology in the thought of ghazali and feiz kashani. Journal of religious 

thought, 14(53), 166-188. [Persian]. 

Jahed, M. & Mollayosefi, M. (2011). A reflection on the four main virtues with emphasis on ghazali's point 

of view. Journal of ethical knowledge, 2(7), 71-82. [Persian]. 

Kavyani, M. & Fasihi, M. (2012). A comparative study of the views of Abu Hamed Ghazali and Albert 

Bandura in moral education. Journal of Islamic studies and psychology, 6(11), 95-124. [Persian]. 

Keshavarz, S. (2008). Indicators and harms of religious education. Two quarterly journals of Islamic 

education, 3(6), 93-122. [Persian]. 

Khalilkhani, V. & Rahimi, A. (2019). Designing the model of moral education curriculum in primary 

education based on the moral teachings of the Holy Quran based on Al-Mizan's interpretation. Journal 

of Quran and medicine, 4(2), 118-124. [Persian]. 

Kooshi, Z., Mousapour, N., Armand, M. & Mohebbi, A. (2020). Designing and validating the model of 

moral education in the elementary education system of the Islamic Republic of Iran. Practical issues of 

Islamic education, 5(3), 127-154. [Persian]. 

Kristjansson, K. (2016). Aristotelian Character Education. London: Routledge Publications. 

Lincoln, Y. & Guba, E. (1985). Naturalistic Inquiry. Los Angeles: Sage Publications. 

Liravi, A. (2017). Comparing Ibn Sina's and Muhammad Ghazali's ideas about moral education. Master's 

thesis. Faculty of Educational Sciences and Psychology, Shahid Chamran University, Ahvaz, Iran. 

[Persian]. 

Mehrmohammadi, M. (2014). Curriculum: views, approaches and perspectives. Tehran: Smat Publication. 

[Persian]. 

Mohammadi, B. & Mansouri, B. (2017). Religion-oriented and secular ethics. Tehran: Young Andisheh 

Center Publication. [Persian]. 

Mollazaei, M. (2011). Comparative study of Ghazali's and Motahari's views on moral education. Master's 

thesis. Faculty of Educational Sciences and Psychology, Shahid Chamran University, Ahvaz, Iran. 

[Persian]. 

Movahhed, S., Bagheri, K. & Salahshouri, A. (2008). A comparative study of the views of Imam 

Mohammad Ghazali and Nell Nadings about moral education. Shiraz University Quarterly Journal of 

Religious Thought, 8(28), 39-60. [Persian]. 

Nasrabadi, H., Noroozi, R. & Rahmanpoor, M. (2007). An introduction to education and its foundations 

from Ghazali's point of view. Journal of Islamic education, 2(4), 193-217. [Persian]. 

Nikoomanesh, A., Izadi, M., Rafiei, H. & Vakili, M. (2020). Designing a model of religious and moral 

education of children in the period of sovereignty (first seven years) based on Islamic teachings. Islamic 

insight and education, 17(55), 145-165. [Persian]. 

Noori, M. (2006). Ethical system in Islam according to the ethical opinions of Ghazali, Ibn Maskawayh and 

Khaja Nasir. Ethical promotion scientific quarterly, 1(2 & 3), 7-47. [Persian]. 

Ornstein, A.C. & Hunkins, F.P. (2018). Curriculum: foundations, principles and issues. Harlow. England: 

Pearson Education Limited. 

Sadeghzadeh, A. (2008). A review of the foundations, principles and methods of moral refinement 

according to Ghazali and Faiz Kashani. Qom: Tebyan Publications. [Persian]. 

Sefati, G. (2019). Explaining the foundations and characteristics of moral philosophy from the perspective 

of Imam Mohammad Ghazali. Master's thesis. Al-Mustafa Al-Alamiya University, Gorgan, Iran. 

[Persian]. 

Shahryari, S. & Noroozi, R. (2020). The model of duty-oriented moral education with an emphasis on 

undesirable behaviors in Kant's view. Journal of philosophy of education, 5(1), 53-80. [Persian]. 

Shahryari, S., Noroozi, R. & Meshkat, M. (2018). The model of utilitarian moral education with an 

emphasis on undesirable behaviors in Mill's perspective. Journal of philosophy of education, 3 (2), 31-

62. [Persian]. 



 1 -30های ، صفحه28، شماره پیاپی 1403های برنامه درسی: دوره بیست و هفتم، شماره اول، پاییز و زمستان پژوهش                               30

 
 Sheikhzadeh, Y. (2013). A comparative study of moral education from the perspective of Ghazali and 

Mulla Sadra. Master's thesis. Faculty of Educational Sciences and Psychology, Isfahan University, 

Isfahan, Iran. [Persian]. 

Soleymannezhad, A. (2018). Teaching methods of religious teachings. Tehran: Samt Publication. [Persian]. 

Thornton, S. (2010). Curriculum Design, In Encyclopedia of curriculum Studies. Oxford, United Kingdom: 

Pergamum Press. 

Zarrinkoob, H. (2022). Escape From School. Tehran: AmirKabir Publication. [Persian]. 
 
 

 

 


